

# उपनिषत्

(42)

भाग पहिला।

**अनुवादक** 

### पं० शंकरलाल कौशल्य (भोले बाबा)

भूतपूर्व सम्पादक वेदान्त केसरी।

### वेदान्त केसरी कार्यालय,

बेलनगंज-ग्रागरा।

सर्व ग्रविकार सुरक्षित।

१००० प्रथम संस्करण संवत् १६८८ १०००

स्त्य ३-५० न० पैर

Oriental & Foreign Book-Sellers,

F. B. 1866, Nai Sarak, DMLHL4

#### मुद्रक—रामा प्रिटिंग प्रेस, रावतपाड़ा, स्रागरा। फोन नं० २७३६

Date 199.1966 Sa 2 Yu | Kanaa



प्रकाशक— श्री योगान्द आश्रम सत्सङ्ग सभा रजि० लालघाट, ग्रागरा।

#### प्रस्तावना।

भारतवर्ष के प्राचीन ज्ञान भंडार वेद नामसे प्रसिद्ध है। वे इह तथा परलोक के असीम सुख को प्राप्त करने के लिये तथा मानव जातिको एक उच्चतम लक्ष्य की श्रोर निश्चित रूपसे जानेके लिये उपदेश देते हैं, इनके पूर्व भागमें कर्मकाण्ड दिया है; तथा इनके ग्रन्तिम भागमें तत्त्व ज्ञान के सर्वश्रेष्ठ सिद्धान्त तथा उसके म्राधार स्वरूप ऋषियोंके म्रात्मानुभव ग्रथित किये गये हैं। वेदों के अन्त में होने से इस भाग को वेदान्त कहते हैं। इसी विभाग में उपनिषत् ग्राते हैं। उपनिषदों की संख्या बहुत बतायी जाती है; परन्तु आजकल एक सौ आठ ही का प्रचार है। इनमें से दस ही ग्रत्यन्त प्राचीन होने से ग्रधिक माने जाते हैं ग्रीर इन दस उपनिषदों पर सभी ग्राचार्यों ने भाष्य लिखे हैं तथा कुछ महत्त्व रखने वाली सभी भाषात्रों में इनका अनुवाद भी होगया है। वेद का शिरो भाग रूप प्राचीनता स्रादि के कारण दस उपनिषदों को महत्त्व दिया जाता है वह योग्य ही है; परन्तु इससे अन्य उपनिषदों का महत्त्व घटता नहीं है, अन्य उपनिषत् भी अपना स्वतन्त्र स्थान ग्रौर महत्त्व रखते हैं। इनकी ग्रर्वा-चीनता ही इनका एक भूषएा बनगया है। जिस प्राचीन कर्मकाण्ड युग में दस उपनिषदों का प्रचार हुआ उससे वर्तमान कालीन प्रजा श्रत्यन्त श्रपरिचित है, इसलिये उस काल में प्रचलित बातों के हष्टांत ग्रौर रूपक देकर समभाई हुई बातों का इस समय दुर्बोध होना स्वाभाविक है। परन्तु अन्य उपनिषत् अर्वाचीन होने से

उनमें जो भाषा लिखी है, जिन हष्टांतों का और रूपकों का प्रयोग किया गया है वे हमारे लिये इतने दुर्बोध नहीं है। उन्हीं प्राचीन दस उपनिषदों का ग्राशय इनमें अधिक सुबोध शैली में मिलता है। इसलिये मुमुक्षुग्रों को स्वाध्याय के लिये ये एक ग्रामोल साधन रूप है। वैसे ही, मनुष्य की विभिन्न प्रकृति के ग्रामोल साधन रूप है। वैसे ही, मनुष्य की विभिन्न प्रकृति के ग्रामोल इनमें स्थान-स्थान पर ग्राता है इसलिये सभी मनुष्यों के लिये ये एकसे उपयोगी हैं। ऐसे ग्रत्यन्त उपयोगी साहित्य का लाभ सामान्य भाषा जानने वाले भी ले सकें इस उद्देश्य से ''वेदान्त केसरी'' में इनका ग्रानुवाद प्रकाशित किया गया है। नौ वर्ष में ग्राये हुए इक्यावन उपनिषदों का यह संग्रह पाठकों के ग्रागे उपस्थित है। इस ग्रानुवाद को पुस्तकाकार प्रकाशित करने के पूर्व इसमें यथा संभव संशोधन किया गया है।

इस पुस्तक का यह द्वितीय प्रकाशन श्री योगानन्द श्राश्रम सत्सङ्ग सभा रजि० लालघाट, ग्रागरा द्वारा किया गया है।

# त्रनुक्रमणिका।

| उ   | गनिष <b>त्</b>                                          | पृष्ट |
|-----|---------------------------------------------------------|-------|
|     | शान्तिपाठ                                               | Ş     |
|     | नमन                                                     | =     |
| ₹ - | ब्रह्म बिन्दु उपनिषत्ः—सगुरा, निर्गु रा ब्रह्म की       |       |
|     | उपासना ब्रह्मज्ञान ।                                    | ¥     |
| २   | कैवल्य उपनिपत्:—ग्राश्वलायन ऋषि को ब्रह्म विद्या        |       |
|     | का उपदेश।                                               | 5     |
| ३   | हंसोपनिषत्:—षट् चक्र, हृदय कमल पर हंस की                |       |
|     | स्थिति ग्रौर फल, दस नाद।                                | १२    |
| 8   | जावालोपनिषत्ः भृकुटी ग्रौर नासिका की संधि की            |       |
|     | उपासना, संन्यास सम्बन्धी उपदेश ।                        | १६    |
| ሂ   | नारायगोपनिषत्: —ॐ नमोनारायगा मन्त्र का वर्गान           |       |
|     | ग्रीर उपासना।                                           | २१    |
| ६   | परमहंसोपनिषतः परमहंस का मार्ग, स्थिति ग्रौर             |       |
|     | सब प्रकार के भेद का वर्गान।                             | 28    |
| 9   | ब्रह्मोपनिषत्:-पुरुष के स्थान ग्रौर ग्रवस्थायें, यज्ञो- |       |
|     | पवीत का तात्पर्य, श्रात्मज्ञान, ज्ञानी के शिखा          |       |
|     | सूत्र का वर्गान।                                        | २७    |
| 5   | गर्भोपनिषत्:-पंचभूतात्मक शरीर का वर्गान, गर्भ           |       |
|     | स्थिति ग्रोर वृद्धि, पूर्व कर्मो का ज्ञान प्रतिज्ञा     |       |
|     | ग्रौर विस्मरग्।                                         | 38    |
| 3   | निरालम्ब उपनिषत्: निरालम्ब के ग्राश्रय से परम           |       |
|     | पद की प्राप्ति। ईश्वर, जीव, प्रकृति स्रादि              |       |
|     | का वर्णन।                                               | ३६    |

| उपनि | षत्                                                  | नृष्ठ |
|------|------------------------------------------------------|-------|
| १०   | क्षुरिका उपनिषत्:प्रागायाम, नाड़ियां; धारगा          |       |
|      | ग्रौर समाधि ।                                        | ४१    |
| 38   | सर्वसारोपनिषत्:-बंध, मोक्ष, ग्रविद्या, विद्या, चारों |       |
|      | ग्रवस्थायें, पञ्चकोश, पंचवर्ग, क्षेत्रश, साक्षी,     |       |
|      | कूटस्थ, अन्तर्यामी, प्रत्यगात्मा, परात्मा ग्रौर      |       |
|      | माया का वर्णन, ग्रात्मा का स्वरूप।                   | ४४    |
| १२   | म्रात्म प्रबोध उपनिषत्:-ॐकार, नारायणा, विष्णु        |       |
|      | तथा म्रात्मा की उपासना म्रीर फल।                     | 38    |
| १३   | कालाग्नि रुद्र उपनिषत्:- त्रिपुण्ड विधि ।            | प्रइ  |
| १४   | तुरीयातीत उपनिषत्:—श्रवधूत मार्ग, स्थिति ।           | ሂሂ    |
| १५   | श्रध्यात्म उपनिषत्:-ज्ञान का उपदेश, जीवनमुक्तको      |       |
| - 4  | स्थिति, त्रह्म का स्वरूप।                            | ५८    |
| १६   | स्कन्दोपनिषतः-शिव तथा जीव की एकता, वास्त-            |       |
|      | विक शिव पूजन ।                                       | ६७    |
| 90   | तेजोबिन्दु उपनिषत्:—ॐकार का घ्यान, चिन्मात्र         |       |
|      | स्वरूप वर्णन, ग्रात्मानुभव, ग्रंह ग्रह, ग्रभ्यास,    |       |
|      | जीवन्मुक्त, विदेह मुक्त, ग्रात्म ग्रनात्म विवेक ।    | 33    |
| १८   | योग चूड़ामिंगा उपनिषत्:-योग के ६ ग्रंग, षट्चक,       |       |
|      | लिंग शरीर, ॐकार का ग्रर्थ।                           | १११   |
| 38   | शरीरकोपनिषत्:-ग्रात्मग्रनात्मविवेक,चार ग्रवस्था,     |       |
| 3.   | सूक्ष्म शरीर, ग्राठ विकार ।                          | १२४   |

| उपनिषत् |                                                    | पृष्ठ                   |
|---------|----------------------------------------------------|-------------------------|
| २०      | ब्रह्मविद्या उपनिषत्:-ब्रह्म विद्या रहस्य, ॐकार के |                         |
|         | शरीर ग्रादि देह में हंस का पूजन, हंस विद्या        |                         |
|         | के दाता गुरु का महत्व ।                            | १२७                     |
| २१      | योग तत्त्वोपनिषत्:ग्रष्टांग योग, ग्रात्म भावना,    |                         |
|         | पंच भूत विजय, वज्जोली ग्रमरोली राजयोग।             | १३८                     |
| २२      | सुवालोपनिष्य:-उत्पत्ति लय, मोक्ष साधन, प्राग् के   |                         |
|         | कार्य, भ्रात्मा की उपासना, लय।                     | १५२                     |
| २३      | कुण्डिकोपनिषत्ः—संन्यास विधि तथा उपासना ।          | १७४                     |
| २४      | संन्यासोपनिषत्: संन्यास ग्रहगा विधि, संन्यास के    |                         |
|         | भेद, श्रवधूत का स्वरूपानुसंघान, श्रातुर            |                         |
|         | संन्यास, संन्यासियों की गति, भिक्षा वृत्ति ।       | १७८                     |
| 44      | परमहंस परिव्राजक उपनिषत्:-संन्यास विधि निष्ठा,     |                         |
|         | त्रह्म प्रगाव, परमहंस की स्थिति।                   | १६४                     |
| રફ      | त्रिशिख बाह्मण उपनिषत्:-सृष्टि की उत्पत्ति, जीव    |                         |
|         | की गति, अष्टांग योग, कर्म योग, यमनियमादि,          |                         |
|         | ग्रासन, प्रागायाम ग्राग्न का स्थान, नाभि           |                         |
|         | चक्र, नाड़ियां, ग्ररिष्टदर्शन ।                    | २०१                     |
| २७      | कलिसंतरगोपनिषत्:-तारक मन्त्र उसका महात्म्य         |                         |
|         | ग्रौर फल।                                          | 385                     |
| २५      | जावालि उपनिषत्:—जीव पशु ग्रौर सर्वज्ञ ईश           | 1 12 2 Vs<br>1 12 COURT |
|         | पगुपति, विभूति घारगा, त्रिपुण्ड विधि ।             | २२१                     |

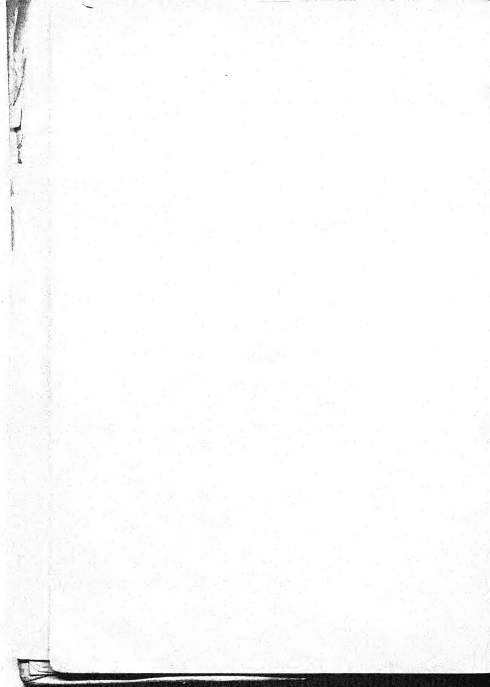
| ন্ত        |              | ( 8 )                                                                                           |             |
|------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 8.         | -श्चार्ग     | नेषत्                                                                                           | पृष्        |
| ?          | 28           |                                                                                                 | <b>२</b> २  |
|            | , <b>3</b> 0 |                                                                                                 |             |
|            |              | भावना, संन्यास, ग्रात्म निदिध्यासन ।                                                            | २२्ह        |
| <b>?</b> : | <b>३</b> 9   | नादबिन्दु उपनिषत्ः—ॐकार की उपासना, ग्रात्म<br>ज्ञानी की स्थिति, वैष्णावी मुद्राद्वारानादश्रवण । | <b>२३</b> 8 |
| ₹:         | ३२           | ग्रद्वयतारकोपनिषत्ः—त्रह्म ध्यान, त्रह्मानुसंधान,                                               |             |
| 25         |              | तारक के लक्ष्य रूप ध्राकाश पंचकका वर्णन,                                                        |             |
| 85         |              | शांभवी मुद्रा, गुप्त शब्द का भ्रर्थ ग्रीर महिमा।                                                | २४४         |
|            | 33           | निर्वागोपनिषत्:—परिव्राजक के लक्षगा।                                                            | २५०         |
| 25         | ३४           | ध्यान विन्दु उपनिषत्ः—ध्यान योग, एकाक्षर ब्रह्म,                                                |             |
|            |              | प्रागायाम, त्रिदेव का ध्यान, नाड़ियोंप्रागा                                                     |             |
| 21         |              | संचालन, हंस का जाप, कुंडलिनी बोधन,                                                              |             |
|            |              | खेचरी मुद्रा।                                                                                   | २४३         |
|            | -३५          | मण्डल ब्राह्मगा उपनिषत्:—श्रष्टांग योग, प्रगाव का                                               |             |
| १ट         |              | ध्यान, ग्रमनस्क रहस्य, तारक योग,<br>ग्रवधूत स्थिति।                                             | २६६         |
| 38         | ३६           |                                                                                                 |             |
|            |              | श्राचार वर्णन ।                                                                                 | २७७         |
|            | ্হও          | म्रारुणिक उपनिषत्ः —संन्यास विधि ।                                                              | 305         |
|            |              |                                                                                                 |             |

| उपनि | षत्                                                 | र्वेड |
|------|-----------------------------------------------------|-------|
| ३८   | मैत्रायग्री उपनिषत्:-ग्रात्म तत्व वर्गान, जीव कर्म  |       |
|      | वन्धन, ब्रह्म की स्तुति, प्रगाव उपासना, गायत्री     |       |
|      | उपासना, ग्रात्मा का साक्षात्कार।                    | २८२   |
| ३६   | योग शिखोपनिषत्:-ध्यान, क्रिया, प्राणायाम, मंत्र,    |       |
|      | लय, हठ श्रौर राज योग, काकमत, सिद्धिगां,             |       |
|      | जीवन्मुक्त, कुण्डलिनी ग्रौर चक्र । नाद, ब्रह्म,     | A     |
|      | श्रात्म ज्ञान, काम रूप पीठ, ब्रह्मगिरि पीठ,         |       |
|      | नाड़ी चक, खेचरी मुद्रा, सिद्धियां, नाड़ियां,        |       |
|      | प्रारा निरोध, पराशक्ति संचालन, स्राधार चक           |       |
|      | निरोध, दस नादादि स्रनुभव, प्रारा, विन्दु,           |       |
|      | चक्र ग्रौर चित्त का ग्रभ्यास ।                      | २६५   |
| ४०   | वैङ्गलोपनिषत्:-जगत की उत्पत्ति, पंचभूत कोष,         | i 1   |
|      | चैतन्य की पांच ग्रवस्थायें, महावाक्य, धर्म          |       |
|      | नेघ समाधि, ग्रपरोक्ष ग्रनुभव, ग्रात्म घ्यान,        |       |
|      | ज्ञानी के कर्म भ्रौर स्थिति।                        | ३३७   |
| 88   | शाव्डित्योपनिषतः - अष्टांग योग, प्रागादि के कर्म,   |       |
|      | साधन, वंध, सहित ग्रौर केवल कुम्भक,                  | - v   |
|      | वैष्णावी तथा खेचरी मुद्रा, विभिन्न स्थानों में      |       |
|      | प्रारा तथा चित्त धाररा करने का फल, ग्रात्मा         |       |
|      | का स्वरूप, विश्व की उत्पत्ति ।                      | ३५२   |
| ४२   | कठ रद्रोपनिषत्ः-संन्यास विधि, स्राचार, ब्रह्मज्ञान, |       |
|      | श्रभय प्राप्ति ।                                    | ३७७   |

| नेषत्                                              | वृष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ग्रवधूतोपनिषतः - ग्रवधूत की स्थिति ग्राचार ग्रौर   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| भावना ।                                            | ३८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| अर्थवं शिरोपनिषतः रुद्र का स्वरूप, रुद्र स्तुति,   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ॐकार स्वरूप, रुद्र का ध्यान, विश्व रूप रुद्र       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| की उपासना, रुद्र से प्रजोत्पत्ति ।                 | 3=8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वज्र सूचिका उपनिषत्ः—वास्तविक ब्राह्मण्।           | ३६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | S Marie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| कौषीतिक ब्राह्मशोपनिषतः-देवयान-ब्रह्मलोक-मार्ग     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वर्णन । प्राण उपासना, ग्रान्तर ग्रग्नि होत्र,      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| प्रागों की श्रेष्ठता, पुत्रीय सम्प्रदान, प्राग् की |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| उपासना. ग्रजात शत्रु काबालाकि को ब्रह्मोपदेश।      | ४०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ग्रथर्व शिखोपनिषत्:—ॐकार की उपासना।                | ४३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| शरभोपनिषत्ः—हद्र स्तुति ।                          | ४३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पाशुपत ब्रह्मोपनिषत्ः-हंस की उपासना, यज्ञोपवीत     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ग्रीर संन्ध्या का ग्राध्यात्मिक भाव।               | ४४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| योग कुण्डल्युपनिषत्ः —प्राण् — जय, प्राण् निरोध,   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कुण्डली शोधन, खेचरी विद्या, खेचरी मंत्र।           | ४४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| नारद परित्राजकोपनिषत्: - संन्यास के ग्रधिकारी,     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| संन्यासियों के ग्राचार, संन्यास विधि, संन्या-      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| सियों के भेद।                                      | 85E 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| बाराह उपनिषत्ः—त्रह्म विद्या का उपदेश ।            | ४३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                    | भावना।  ग्रथवं शिरोपनिषत्ः छद्र का स्वरूप, छद्र स्तुति, ॐकार स्वरूप, छद्र का घ्यान, विश्व रूप छद्र की उपासना, छद्र से प्रजोत्पत्ति।  वज्र सूचिका उपनिषत्ः—वास्तविक ब्राह्मण्। कौषीतिक ब्राह्मणोपनिषत्ः—देवयान—ब्रह्मलोक-मार्ग  वर्णन। प्राण् उपासना, ग्रान्तर ग्रग्नि होत्र, प्राणों की श्रेष्ठता, पुत्रीय सम्प्रदान, प्राण् की उपासना. ग्रजात शत्रुकाबालािक को ब्रह्मोपदेश।  ग्रथवं शिखोपनिषत्ः—ॐकार की उपासना। शारभोपनिषत्ः—हद्र स्तुति। पाशुपत ब्रह्मोपनिषत्ः—हंस की उपासना, यज्ञोपवीत ग्रीर संन्ध्या का ग्राध्यात्मिक भाव।  योग कुण्डल्युपनिषतः—प्राण्—जय, प्राण् निरोध, कुण्डली शोधन, खेचरी विद्या, खेचरी मंत्र। नारद परिव्राजकोपनिषतः—संन्यास के ग्रधिकारी, संन्यासियों के ग्राचार, संन्यास विधि, संन्या- सियों के भेद। | स्रवध्तोपनिषत्ः— स्रवध्रत की स्थिति स्राचार स्रौर भावना।  स्रथवं शिरोपनिषत्ः छद्र का स्वरूप, छद्र स्तुति, ॐकार स्वरूप, छद्र का ध्यान, विश्व रूप छद्र की उपासना, छद्र से प्रजोत्पत्ति।  वज्र सूचिका उपनिषत्ः—वास्तविक बाह्मण्। कौषीतिक बाह्मणोपनिषत्ः—देवयान—ब्रह्मलोक-मार्ग वर्णान। प्राण् उपासना, स्रान्तर स्रग्नि होत्र, प्राणों की श्रेष्ठता, पुत्रीय सम्प्रदान, प्राण् की उपासना. स्रजात शत्रुकावालािक को ब्रह्मोपदेश। ४०१ स्रथवं शिखोपनिषत्ः—ॐकार की उपासना। ४३३ शरभोपनिषत्ः—छद्र स्तुति। ४३६ पाशुपत ब्रह्मोपनिषत्ः—हंस की उपासना, यज्ञोपवीत स्रौर संन्ध्या का स्राध्यात्मिक भाव। ४४२ योग कुण्डल्युपनिषत्ः—प्राण्—जय, प्राण् निरोध, कुण्डली शोधन, खेचरी विद्या, खेचरी मंत्र। ४५२ नारद परिब्राजकोपनिषत्ः—संन्यास के स्रधिकारी, संन्यासियों के स्राचार, संन्यास विधि, संन्या- सियों के भेद। ४६६ । |



सिवा ग्रात्म कोई नहीं दूसरा है।
सभी विश्वमें एक ग्रात्मा भरा है॥
न मैं हूँ, न तू है नहीं ये पसारा।
यही ब्रह्म विद्या यही ज्ञान सारा॥





# उपनिषत्।

[49]

भाग पहिला।

।। शान्ति पाठ ॥

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्ण मेवावशिष्यते ॥ ॐ शान्तिः शन्तिः शान्तिः ।

शब्दार्थः यह पूर्ण है, वह पूर्ण है, पूर्ण से पूर्णबनता है, पूर्ण में से पूर्ण ले लेने से पूर्ण ही शेष रहता है। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ सह नाववतु । सहनौ भुनक्तु । सह वीर्यं करवावहै । तेजस्विनावधीतमस्तु मा विद्विषाव है ।। ॐ शान्तिः शान्तिः । शब्दार्थः—वह हम दोनों का रक्षण करे, वह हम दोनों का पालन करे, हम दोनों एक साथ सामर्थ्य को प्राप्त हों, हमारा प्रध्ययन तेजस्वी हो, हम परस्पर द्वेष न करें। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

ॐ आप्ययान्तु ममाङ्गानि वाक् प्राण-रचक्षुः श्रोत्र मथो बलिमिन्द्रयाणि च सर्वाणि सर्वं ब्रह्मोपनिषदं माहं ब्रह्म निराकुर्यां मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्व निराकरणं मेञ्स्तु। तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मियसंतुते मियसंतु।ॐशांतिःशांतिःशांतिः

शब्दार्थः — मेरे ग्रंग वृद्धि को प्राप्त हों, वाग्गी, घ्राग्ग, चक्षु श्रोत्र, बल ग्रौर सब इन्द्रियां वृद्धि को प्राप्त हों। सब उपनिषत् ब्रह्म है। मुभसे ब्रह्म का त्याग न हो ग्रौर ब्रह्म मेरा त्याग न करे, मेरा त्याग न करे। उसमें रत हुए मुभको उपनिषत् में प्रतिपादित धर्म की प्राप्ति हो। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ वाङ्मे मनसि प्रतिष्ठिता मनोमे वाचि प्रतिष्ठितमाविराविर्म एधि वेदस्य म आणीस्थः श्रुतं मे मा प्रहासीरनेनाधीतेनाहो

#### रात्रात्संदधाम्यृतं विद्वामि सत्यं विद्वि ष्यामि । तन्माममवतु । तद्वक्वारमवतु । अवतु मामवतु वक्वारमवतु वक्वारम् ।

मेरी वाणी मन में स्थित है, मेरा मन वाणी में स्थिति है। हे स्वप्रकाश बहा, तुम मुक्ते प्रकट हो, मुक्तेशान प्राप्त हो। मेरा श्रवण किया हुआ मुक्ते भुलाओ नहीं, मैं रात दिन पढ़े हुए का अनुसंधान करता हूँ।मैं शात्रानुसार भाषण करूंगा, मैं सत्य भाषण करूंगा। वह मेरी रक्षा करें, वक्ता की रक्षा करें, मेरी रक्षा करें तथा वक्ता की रक्षा करें।

ॐ भद्रं कर्णेभिः शुणुयाम देवा भद्रं-पश्येमाक्षभिर्यजन्नाः । स्थिरैरंगैस्तुष्टु वाँसस्त-न्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥

हे देव, हम कान से कल्यागा की बातें सुनें, ग्रांखों से कल्यागा देखें। हढ़ ग्रंगों से तथा शरीर से ग्रपनी ईश्वर प्रदत्त ग्रायु हम तुम्हारी स्तुति करते हुए व्यतीत करें।

#### नमन।

ॐ नारायणं पद्मभवं वसिष्ठं शिक्तं चतत्पुत्रं पराशरंच । व्यासं शुकं गौडपदं महान्तं गोविन्द योगीन्द्र मथास्य शिष्यम्॥१॥

### श्री शंकराचार्य मथास्य पद्मपादं च हस्तामलकं च शिष्यम् । तं त्रोटकं वार्तिक-कारमन्यानस्मद्गुरुन्संततमानतो सम ।।२।।

नारायरा, ब्रह्मा, विशष्ठ, शक्ति तथा उनका पुत्र पराशर, व्यास, शुक, गौडपाद, गोविन्द, योगीन्द्र तथा उनके शिष्य।

श्री शंकराचार्य तथा उनके शिष्य पद्मपाद, हस्तामलक, त्रोटकाचार्य ग्रौर वार्तिककार सुरेश्वराचार्य तथा ग्रन्य सद्गुरुग्रों को मेरा सदा नमस्कार है।

#### श्रुति स्मृति पुराणानामालयं करुणालयं । नमामि भगवत्पादं शंकरं लोक शंकरम्।।३।।

श्रुति स्भृति ग्रौर पुरागा के मर्मज्ञ, जगत, के कल्यागा कर्ता, करुगा सागर भगवत्पाद श्री शंकराचार्य को मेरा नमस्कार है।

### शंकर शंकराचार्यं केशवं बादरायणं। सूत्रभाष्य कृतौ वन्दे भगवन्तौ पुनः पुनः॥

शंकर स्वरूप शंकराचार्य हैं तथा विष्णु स्वरूप बादरायगा हैं इस प्रकार इन सूत्रकार श्रीर भाष्यकार महात्माश्रों को मेरा वार वार नमस्कार है।

### ब्रह्मविन्दु उपनिषत्। [१]

मन दो प्रकार का है--शुद्ध ग्रीर ग्रशुद्ध । कामना वाले मन को अशुद्ध कहते हैं कामना रहित मन को शुद्ध कहते हैं ॥१॥ मनुष्य के बन्धन ग्रौर मोक्ष का कारएा मन है। जो मन विषया-सक्त हो तो वन्धन को प्राप्त होता है ग्रौर विषय वृत्ति से रहित मन मुक्त होता है ॥२॥ इसलिये मुक्ति की इच्छा वाले मनुष्य को चाहिए कि मन को शुद्ध करे निर्विषय मन वाले की ही मुक्ति होती है ॥३॥ विषय संग से पृथक् हुग्रा हृदय में स्थित मन जब उन्मनी भाव को प्राप्त होता है तब वह परम पद को प्राप्त होता है ॥४॥ जव तक हृदय में मन का क्षय (नाश) न हो तब तक उसको निरोध करना चाहिये। मन के निरोध को ज्ञान भ्रीर मोक्ष कहते हैं ग्रौर इससे भिन्न मात्र ग्रन्थ का विस्तार रूप है ॥४॥ त्रजुद्ध मन से ब्रह्म का चिन्तवन नहीं हो सक्ता परन्तु शुद्ध मन से ब्रह्म ग्रचिन्त्य नहीं है इसलिए ब्रह्म ग्रचिन्त्य होते हुए भी चिन्तवन हो सक्ता है। इस प्रकार चिन्तवन करने से पक्षपात रहित ब्रह्म की प्राप्ति होती है ॥६॥

प्रथम स्वरमें (सगुरा ब्रह्म) मनको लगाकर फिर अस्वर (निर्गु रा ब्रह्म) की धाररा करनी चाहिये, निर्गु रा भावनासे भाव (परमार्थ वस्तु) अभावरूप नहीं होता ॥७॥ यही सब प्रकारकी कलासे रहित, सब विकल्पसे रहित और मायासे रहित ब्रह्म है,

इस प्रकारका ब्रह्म स्वरूप में हूँ ऐसे ज्ञान की जब प्राप्ति होती है तब निश्चय ब्रह्म को प्राप्त होता है ॥ । । । ब्रह्म में किसी प्रकार का विकल्प नहीं है । वह ग्रन्त रहित है उसमें हेतु दृष्टान्त (कार्य कारण) भाव नहीं होता । वह प्रमारण रहित है उससे प्रथम कोई नहीं है । ऐसे परम शिव का ज्ञान प्राप्त होने से ज्ञानी को किसी प्रकार बन्धन नहीं रहता, उसमें उत्पत्ति भाव नहीं रहता उसको वन्दन करने योग्य कोई नहीं होता, उसका शासन रूप कोई नहीं होता, उसको मुक्ति की इच्छा नहीं होती ग्रीर मुक्ति का भाव भी नहीं होता यह स्थिति परमार्थता है ॥ १९०।।

जाग्रत्, स्वप्न श्रौर सुषुप्ति तीनों श्रवस्थाश्रों में एक ही श्रात्मा है, ऐसे मानना चाहिये। इन तीनों श्रवस्थाश्रों को श्रितिक्रमगा (उल्लंबन) करने वाले को पुनर्जन्म नहीं होता ॥११॥ प्रत्येक प्रत्यों। में रहा हुग्रा श्रात्मा एक ही है। जैसे चन्द्रमा एक रूप से श्रौर जल में श्रनेक रूपों से भासता है, वैसे ही वह श्रात्मा एक रूप से तथा श्रनेक रूप से दीखता है ॥१२॥ जब घट का नाश होता है तब उसमें रहने वाला श्राकाश महाकाश में लय होता है परन्तु घट में रहने वाले श्राकाश का नाश नहीं होता इसी प्रकार देह के नाश होने से जीव का नाश नहीं होता ॥१३॥ देह का नाश होने से घट के समान जीव श्रनेक प्रकार के देह बारम्बार धारण करता है। देह, जिसकानाश होता है, कुछ भी नहीं जानता परन्तु श्रात्मा, जो नित्य है वह सव जानता है॥१४॥ जीव जब तक शब्द की माया में श्राष्ट्रत्त है यानी शब्द ज्ञान

होते हुए लक्ष्य नहीं होता तब तक वह हृदयाकाश में टिकता है परन्तु ग्रज्ञान के नाश होने से सब एक रूप हैं, ऐसे देखता है ॥१५॥ देहादिक के नाश होने से जिसका नाश नहीं होता वह शब्दाक्षर परब्रह्म है। जो ग्रधिकारी पुरुष ग्रात्मा के कल्याएा की इच्छा करता हो उस ग्रधिकारी को ग्रक्षर ब्रह्म का घ्यान करना चाहिये ॥१६॥ शब्द ब्रह्म ग्रौर परब्रह्म (परा ग्रौर ग्रपरा) ऐसी दो प्रकार की विद्या जानो, जो शब्द ब्रह्म के जानने में कुशल होता है उसको परब्रह्म की प्राप्ति होती है ॥१७॥ जैसे धान की इच्छा वाले, धान को ग्रहरा करके पराल को त्याग देते हैं, वैसे बुद्धि-मान् पुरुष ग्रन्थों का ग्रभ्यास करके ज्ञान विज्ञान के तत्त्व को जानने के पश्चात् सब ग्रन्थों का त्याग करदे ॥१८॥ जैसे श्र<mark>नेक</mark> रंग वाली गोस्रों का दूध एक ही रंग का क्वेत होता है वैसे ही ज्ञान दूध के समान सर्वत्र एक ही है, भेद जैसे गौन्नों में है ऐसे देहों में है ।।१६।। जैसे दूध में घी ग्रवश्य रहता है वैसे ही सब भूतों में विज्ञानात्मा रहता है। इस विज्ञानात्मा का मन रूप रई से मन्थन करे ॥२०॥ इस रई में ज्ञान रूप नेति जोड़े, इसके पीछे उसमें से उत्पन्न हुए मक्खन में से घी निकले, (योग रूप) श्रानन पर धरे, इस प्रकार करने से 'सब कलाग्रों से रहित शुद्ध ग्रौर शान्त ब्रह्म मैं ही हूँ' ऐसी स्मृति होती है।।२१॥ जो सब प्राणियों का ग्राधार है ग्रौर जो सब प्राणियों में प्रनुग्रह कर के भीतर स्थित है वही वासुदेव रूप ग्रात्मा मैं स्वयं हूँ वासुदेव रूप वही ग्रात्मा मैं स्वयं हूँ ॥२२॥

# कैवल्य उपनिषत्। [२]

श्राश्वलायन मुनि ब्रह्माके पास जाकर कहने लगे, हे भगवन् ! सत्पृरुषों के सेवन करने योग्य, गुप्त ब्रह्म विद्याका मुभको उपदेश कीजिये, जिससे दीर्घ काल के किये हुए अनेक पापों का नाश करके पर से पर, परम पुरुष को विद्वान् प्राप्त होते हैं ॥१॥ तब पितामह ब्रह्मा कहने लगे "श्रद्धा, भक्ति श्रीर ध्यान से इस ब्रह्म-विद्या को जान ॥२॥ कर्म से, प्रजा से तथा धन से इस ब्रह्मभाव की प्राप्ति नहीं होती, मात्र त्याग से अमृत रूप ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। वह स्वर्ग से भी श्रेष्ठ है, हृदय रूप गुफा में विराजता है ग्रौर उसीको यति प्राप्त होते हैं ॥३॥ जो मुनि लोग वेदान्त के विज्ञान से निशंक होते हैं तथा संन्यास योग से गुद्ध ग्रन्तः करण वाले होते हैं, विशुद्ध ग्रन्तःकरए। वाले वे सब मोक्ष स्वरूप मरने पर ब्रह्मलोक में जाते हैं परम अमृत रूप वे सब ब्रह्मा के साथ मुक्त होजाते हैं ॥४॥ संन्यासी एकान्त प्रदेश में गुचिर्भृत होकर सुखा-सन पर ग्रीवा, मस्तक तथा सब शरीर सीधा रख कर बैठ जाय. फिर इन्द्रियोंका निरोध करके सद्गुरुको भक्तिसे प्रगाम करे ॥ ।।।। रजोगुरा से रहित और शुद्ध होकर, सुख दु:खादि से रहित, हृदय में कमल रूप रहे हुए ग्रात्मा का चिंतन करना ग्रात्मा का स्वरूप अचित्य है, अन्यक्त है, अनंत रूप वाला है, शिव रूप है, प्रशान्त

है, ग्रमृत रूप है, ब्रह्म योनि रूप है।।६।। वह ग्रादि, मध्य ग्रौर ग्रन्त से रहित है, एक है, सर्वत्र व्यापक है, चिदानन्द रूप है, सर्व रूप से रहित है, ग्रौर ग्रद्भुत है। उमा सहाय है जिसकी ऐसा प्रभु रूप त्रिनेत्र वाला, नीलकंठ वाला, प्रशांत ऐसे परमेश्वर का ध्यान करके मुनि प्रागाी मात्र के कारगा रूप, सर्व के द्रष्टा रूप श्रज्ञान से भिन्न ऐसे परब्रह्म को प्राप्त होता है ।।७।। यह परमात्मा ही ब्रह्मा है, वह ही शिव है, वह ही इन्द्र है, वह ही ग्रक्षर है वही परम है स्वयंप्रकाश है, विष्णु है, प्रागा रूप, काल रूप, ग्रन्नि रूप तथा चन्द्र रूप है ॥ जा। वहीं सर्व रूप से तथा भूत, भविष्य, वर्त-मान तथा सनातन रूप है, ऐसे परमात्मा का ज्ञान जिसको होता है वह मृत्यु को ग्रतिक्रमगा करता है। इसके सिवाय मुक्ति का श्रौर कोई मार्ग नहीं है ॥६॥ सब भूतों में मेरा श्रात्मा रहता है श्रौर मेरे श्रात्मा में सब भूत रहते हैं, ऐसा जो जानता है उसको परब्रह्म भाव की प्राप्ति होती है, दूसरे को किसी कारए। से नहीं होती ॥१०॥ ग्रपने ग्रात्मा को ग्ररिएा (मथने योग्य लकड़ी) रूप करके ग्रौर प्रएाव रूप ॐकार को नीचे की ग्ररिए। करके ज्ञानाग्नि को मन्थन दंड से मन्थन करने से विवेकी पुरुष सब पापों का नाश करता है ॥११॥ माया से मुग्ध बना सो ही स्रात्मा शरीर को प्राप्त करके, स्त्री, ग्रन्न, पानादि ग्रनेक प्रकार के भोगों को भोग कर जाग्रत में तुप्त होता है ॥१२॥ सो ही (जीव) स्व-प्नावस्था में ग्रपनी माया से कल्पित जीव लोक में सुख दुःख का भोक्ता वनता है वैसे ही सुषुप्तावस्था में तम से ग्राच्छादित हुग्रा

सो जीव सब इन्द्रियों का लय होने से सुख को प्राप्त होता है ॥१३॥ पूर्व जन्म में किये हुए कर्म के योग से जाग्रत भाव को प्राप्त हुन्ना जीव पुनः सुषुप्ति भाव को प्राप्त होता है । जीव इस प्रकार से तीनों शरीरों की तीनों अवस्थाओं में कीड़ा करने वाला होने से सब विचित्र भावों को उत्पन्न करता है; यह जीवात्मा सवका स्राधार रूप, ग्रानन्द रूप ग्रौर ग्रखंड ज्ञान रूप है। इस ग्रात्मा में तीनों प्रकार की अवस्थायें लय को प्राप्त होती हैं ॥१४॥ इस आत्मा में से प्राण, मन, सब इन्द्रिय, म्राकाश, वायु, ज्योति, जल और विश्व धारण करने वाली पृथ्वी उत्पन्न हुई है ॥१४॥ जो पर-व्रह्म सर्वीत्म रूप विश्व का कारए। रूप महत् रूप है सो ही पर-मात्मा सूक्ष्म से भी सूक्ष्म नित्य सत्य स्वरूप तथा त्वंरूप (जीव रूप) है ।।१६।। जो ब्रह्म जाग्रत, स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति ग्रादि प्रपंच को प्रकाश करता है सो ब्रह्म में स्वयं हूँ इस प्रकार के ज्ञान को प्राप्त होकर मुनि सब प्रकार के बन्धनों से मुक्त होता है ॥१७॥ यह श्रात्मा तीनों श्रवस्थाग्रों में भोक्ता, भोग्य श्रीर भोग रूप वनता है तो भी सब से विलक्षण साक्षी, चिन्मात्र, नित्य, शिव रूप मैं हुँ ।।१८।। मुफमें सब की उत्पत्ति स्थिति ग्रौर लय होती है। यह श्रद्धय ब्रह्म रूप मैं स्वयं है ॥ १६॥ प्रथम खंड समान्न ।

मैं त्रगु से भी त्रगु तथा महान् भी मैं हूँ। विचित्र विश्व रूप भी मैं हूँ, मैं ही पुरातन पुरुष, ईश, हिरण्यमय तथा शिव रूप हूँ ॥२०॥ हाथ पैर से रहित ग्रात्मा मैं हूँ। ग्राचित्य शक्ति वाला भी मैं हूँ। नेत्र से रहित होकर भी देखता हूँ। कर्ग से रहित सुनता हूँ, मेरा जानने वाला कोई नहीं है बहुत प्रकार के रूपों को जानने वाला मैं ही ज्ञान स्वरूप हूँ और मैं ही चित् रूप और नित्य रूप हूँ ॥२१॥ अनेक वेद वाक्यों से जानने योग्य मैं ही हूँ। वेदान्त का बनाने वाला और जानने वाला मैं हूँ। युक्त में पुण्य पाप नहीं है। मेरा नाश नहीं है, जन्म नहीं है तथा देह इन्द्रिय और बुद्धि भी नहीं है ॥२२॥ मैं भूमि नहीं हूँ, जल नहीं हूँ, अग्नि नहीं हूँ, वायु और आकाश नहीं हूँ, ऐसे जो जानता है सो कला से रहित अद्वितीय, हृदयाकाश में रहे हुए परमात्मा रूप, सर्व के साक्षी रूप, सत् असत् से रहित शुद्ध परमात्मा रूप को प्राप्त होता है।

जो शत रुद्र का पाठ करता है सो अग्नि से, वायु से, शरीर से, सुरापान से, ब्रह्म हत्या से, सुवर्ण की चोरी से, कृत्याकृत्य से पवित्र होता है सो ईश्वर का आश्रय वाला है। इसी कारण हमेशा या प्रतिदिन एक वार सन्यासियों को इस रुद्र का जप करना चाहिए। इस प्रकार करने से ज्ञान की प्राप्ति और संसार का नाश होता है। ज्ञान के वाद कैवल्य परमपद की प्राप्ति होती है।।२३-२४।।

वेदान्त

# हंसोपनिषत्।

#### [ 3 ]

#### गौतम और सनत्कुमार का संवाद ।

गौतम ने कहा ! हे सब धर्मों के जानने वाले ! हे सर्व शास्त्रों में कुशल ! हे भगवन् ! ब्रह्मविद्या का ज्ञान किस उपाय से उत्पन्न होता है ॥१॥ सनत्कुमार ने कहा, हे गौतम ! सर्व वेदों के सार को जान के महादेवजी ने जो पार्वतीजी से कहा है वह सर्व हे गौतम ! तू मुभसे सुन ॥२॥ यह सार किसी (ग्रनधिकारी) से कहना योग्य नहीं है ग्रौर योगी के लिए एक कोश (खजाने) के समान है। हंस यानी ग्रात्मा के स्वरूप का वर्णन करने वाला यह उपनिषत् तथा मोक्षरूपी फल का प्राप्त कराने वाला है ॥३॥

हमको, ब्रह्मचारी, शान्त, जितेन्द्रिय ग्रौर जो गुरु में भक्ति वाला है उसके ग्रागे हंस तथा परमहंस का निर्णय प्रकट करना योग्य है। यह जीव "हंस हंस" ऐसा ध्यान करता हुग्रा सर्व देह में व्यापक होकर रहा हुग्रा है जैसे काष्ट्र में ग्रिग्न व्यापक होकर रहा हुग्रा है तथा तिलों में तेल व्यापक रहा हुग्रा है इस प्रकार जिसको ज्ञान होता है वह मृत्यु को उल्लंघन करता है।

गुदा का अवरोधन करके आधार चक्र में से वायु को बाहर निकाल कर स्वाधिष्ठान चक्र में तीन प्रदक्षिणा करके, मिण पूरक को प्राप्त करना? उस के पीछे ग्रनाहत चक्र का ग्रतिक्रमण (उल्लंघन) करके विशुद्ध चक्र में प्राएगों को रोकना चाहिये पीछे स्राज्ञा चक्र का ध्यान करके ब्रह्म रन्ध्र का ध्यान करना चाहिये ? ग्रौर त्रिमात्र ग्रात्मा मैं हूँ इस प्रकार ध्यान करने से ग्राधारचक से लेकर ब्रह्मारन्ध्र तक नाद होता रहता है वहीं शुद्ध स्फटिक के समान ब्रह्म परमात्मा है ऐसा कहा जाता है ॥१॥ इस में हंस यह ऋषि है अव्यक्त गायत्री छन्द है परमहंस देवता रूप है ग्रहं यह बीज रूप है, सुशक्ति बीज रूप है, सोहं यह कीलक रूप है। इसी प्रमारण से ऋषि म्रादि छः संख्या द्वारा एक दिन तथा रात्रि में इक्कीस हजार छः सो वार श्वास लेने में श्राता है। '' सूयाय सोममा निरञ्जनाय निराभयासाय तनुसूक्ष्म प्रचोदयात् इस ग्रग्निषोमाभ्यां वौषट " ऐसा कह कर हृदयादि ग्रंगन्यास तथा करन्यास करना । न्यास करने के पीछे ग्रष्ट पत्र वाले हृदय कमल में हंसात्मक का ध्यान करना । इस हंस के ग्रग्नि तथा सोम पक्ष रूप हैं ग्रोंकार उसका मस्तक रूप है। विन्दु नेत्र रूप रुद्र मुख रूप रुद्रागी दो चरगा रूप, दो बाहु काल रूप तथा ग्रग्नि दो बगल रूप हैं। पश्यन्ति (सगुरा ब्रह्म) तथा ग्रनाकार (निर्गु ए। ब्रह्म ) इस श्रेष्ठ के दोनों कांख के नीचे का हिस्सा बगल रूप है ? इस परमहंसका प्रकाश करोड़ सूर्य के समान है। इस परम हंस से सर्व व्याप्त हैं। (जब वह हंस हृदय कमल के पृथक् २ भागों पर बैठता है तब ) इस की ग्राठ प्रकार की वृत्तियां होती हैं। पूर्व दिशा के पत्र पर बैठता है तब पुण्य में बुद्धि जुड़ती है, ग्राग्नेय दिशा के पत्र पर बैठता है तब निद्रा तथा

ग्रालस्य होता है। दक्षिण दिशा के पत्र पर बैठता है तब करू बृद्धि होती है, नैऋत दिशा के पत्र पर बैठता है तब पाप में बुद्धि जाती है, पच्छिम दिशा की पांखडी पर बैठता है तब क्रीड़ा करने की बुद्धि होती है। वायव्य दिशा पर बैठता है तब गमनादि की बृद्धिहोती है। उत्तर दिशा की पांखडी पर बैठता है तब विषय में प्रीति होती है। ईशान पाखंडी पर बैठता है तो द्रव्यादि का लोभ होता है तथा जब मध्य में बैठता है इस लोक तथा परलोक से वैराग्य होता है। जब हंस पद्म के केसर पर जाकर बैठता है तब जाग्रतावस्था ग्राती है। जब पद्म की करिएका पर बैठता है तब स्वप्नावस्था होती है तथा जब मध्य प्रदेश में सूक्ष्म भाग में रहता है तब सुषुप्ति अवस्था आती है। जब हंस पद्म का त्याग करता है तब हंस तुरीयावस्था को प्राप्त होता है। जब हंस नाद के विषे लीन होता है तब उसे तुर्यातीत, उन्मन ग्रजयो-पसंहार ऐसे नाम से कहने में त्राता है इस प्रकार से सर्व भाव हंस के वश होता है इसलिये मन में रहे हुए हंस ही चिन्तवन करता है। यह ही हंस जब एक करोड़ जप किये जाते हैं तब नादका अनुभव करता है यह सब हंस के वश में है। नाद दस प्रकार का होता है। १ चिरा, २ चिचिरानाद ३ घण्टानाद, ४ शंखनाद, ५ तंत्रीनाद, ६ तालनाद, ७ वेग्गुनाद, ८ मृदंगनाद ६ भेरीनाद, १० मेघनाद इस प्रकार के नौ नादों को त्याग कर दशवें नाद का ग्रम्यास करना । प्रथम नाद के ग्रनुभव से गात्र चिनमिनाता है, द्वितीय नाद के अनुभव से गात्र का भंग होता है

तृतीय नाद के अनुभव से प्रस्वेद (पसीना) होता है, चतुर्थ नाद के अनुभव से शिरोकम्प, पंचमनाद के अनुभव से तालु टपकता है, षष्टनाद के अनुभव से अमृत वृष्टि होती है, सप्तम के अनुभव से गृढ़ विज्ञान होता है, अष्टम के अनुभव से श्रेष्ट वाणी होती है, नवम नाद के अनुभव से अहश्य विद्या तथा दिव्य नेत्र प्राप्त होते हैं। दशम नाद के अनुभव होने से परब्रह्म भाव प्राप्त होता है तथा ब्रह्मात्मा का साक्षात्कार होता है। मन उसमें (हंस में) लय होता है तथा संकल्प विकल्प का मन में लय होता है पीछे पुण्य तथा पाप का नाश होता है तथा वह हंस सदाशिव रूप से, शक्ति रूप से, सर्वत्र स्थित कर्ता रूप से, स्वयं ज्योति रूप से, शुद्ध रूप से तथा शान्त रूप से प्रकाशता है ऐसा वेद वचन है, ऐसा वेद वचन है।।?।।

### जाबालोपनिषत्। [४]

बृहस्पति ने याज्ञवल्क्य मुनि से पूछा:—प्राग्गों का स्थान क्या है ? इन्द्रियों का देवयजन क्या है ? तथा सब भूतों का ब्रह्मसदन क्या है ?" "ग्रविमुक्त ही सर्व प्राग्गों का स्थान, इन्द्रियों का देवयजन रूप तथा प्राग्गियों का सदन रूप है। इससे कोई भी स्थान जहाँ कोई भी जाय वहाँ यह ग्रविमुक्त ही प्राग्गों का ग्राश्रय स्थान, देवों का यजन रूप ग्रीर ब्रह्म का निवास स्थान है ऐसे मानना। जब प्राग्गों के प्राग्ग का उत्क्रमण् होता है तब भगवान रुद्र तारने वाले ब्रह्म के सम्बन्ध में उपदेश करते हैं जिससे प्राग्गी ग्रमृत भाव को तथा मोक्ष भाव को प्राप्त होता है। इसन्लिए ग्रविमुक्त की उपासना करना चाहिए ग्रीर उसका त्याग कभी भी न करना चाहिए," ऐसे याज्ञवल्क्य मुनि ने कहा।।१॥

इसके बाद श्रित्र मुनि याज्ञवल्क्य से पूछने लगे "इस श्रनन्त श्रीर श्रव्यक्त श्रात्मा का ज्ञान किस रीति से हो?" तब याज्ञ-वल्क्य ने कहा, "श्रविमुक्त की उपासना करनी चाहिए क्योंकि श्रव्यक्त ऐसा श्रात्मा श्रविमुक्त में ही रहा हुश्रा है।" तब श्रित्र ने पूछा, "श्रविमुक्त किस विषे रहा हुश्रा है।" तब याज्ञवल्क्य ने कहा, "वरणा श्रीर नाशी नाम की दो शक्तियों में जीव रहा हुश्रा है।" श्रित्र ने पूछा "वरणा क्या है श्रीर नाशी क्या है?" याज्ञ- वल्क्य ने कहा "जो शक्ति इन्द्रियों के किये हुये दोषों को रोकती है उसे वरणा, ऐसे ही सब इन्द्रियों के किये हुये पापों का जो नाश करती है उसको नाशी कहते हैं " "इस जीव का स्थान कहां है ?" ऐसा अत्रि ने पूछा। याज्ञवल्क्य ने कहा, "दो भ्रजुटी और नासिका के वीच में जो भाग है सो अविमुक्त का स्थान है। यह सन्धि ही इस लोक और परलोक दोनों की सन्धि रूप कही जाती है। ब्रह्मज्ञानी सायं प्रातः इस संधि की उपासना करते हैं। अविमुक्त उपासना के योग्य है इस प्रकार उपासना करने से जिसको अपना ज्ञान होता है वह आत्मज्ञान का उपदेश कर सकता है।।२॥

याज्ञवल्क्य के शिष्यों ने याज्ञवल्क्य से पूछा "किस का जाप करने से ग्रमृतत्व प्राप्त होता है सो कहो।" तब याज्ञवल्क्य ने कहा "शत रुद्र का जाप करने से ग्रमृत भाव प्राप्त होता है, रुद्र के नाम ग्रमृत रूप हैं, उन नामों से मृत्यु को ग्रतिक्रमरण कर सकते हैं।"॥३॥

विदेह देश के राजा जनक एक समय याज्ञवल्क्य के पास ग्राकर कहने लगे "हे भगवान्! संन्यासाश्रम सम्बन्धी मुभको उपदेश दीजिये।" याज्ञवल्क्य ने कहा "ब्रह्मचर्यावस्था को समाप्त करके गृहस्थाश्रम का पालन करना, गृहस्थाश्रम को पूर्ण करके वानप्रस्थाश्रम लेना ग्रीर वानप्रस्थ को पूर्ण करके संन्यस्त दीक्षा लेना ग्रथवा दूसरी रीति से, ब्रह्मचर्य से, गृहस्थाश्रम से ग्रथवा वानप्रस्थ से संन्यास लेना। ब्रत से रहित हो या सहित हो,

स्नातक (वेद कुशल) हो या न हो, श्राग्न का गृहगा करके स्त्री के मरने से उसका त्याग करना पड़ा हो त्रथवा ग्रसंस्कार के कारण ग्रग्नि का गृहण न हुग्रा हो जिस दिन से विराग वृत्ति उत्पन्न हो उस दिनसे ही संन्यास को गृहगा करे। "कोई प्रजा-पित की इष्टि करते हैं परन्तु वह नहीं करनी चाहिये; ग्रग्नि ही की इष्टि करनी चाहिये ग्रग्नि ही निश्चय करके प्राग् है, क्योंकि इस इष्टि से अग्नि प्राण को बढ़ाती है। पश्चात् त्रैधातवा इष्टि करना चाहिये।तीन धातुये इस प्रकार हैं:-सत्व,रजग्रौरतम, "हे ग्रग्नि! यह प्राण तुच्छ कारण रूप है, क्योंकि प्राण से तुम्हारी उत्पत्ति हुई है, तुम प्रकाश को प्राप्त हो, प्राग्त को जानने वाले हे ग्रग्नि देव ! तुम वृद्धि को प्राप्त हो, श्रौर हमारी सम्पत्ति बढ़ाश्रो ।" इस मंत्र से ग्रग्नि को सूंघना। "जो प्राग्ग ग्रग्नि का कारण रूप है उस प्राण में भ्रग्नि देव ! तुम प्रवेश करो" ऐसा कह कर म्राहुति देना। जो म्रग्निहोत्र न लिया हो तो उस गांव में जिस के यहाँ ग्रग्नि हो उसके यहां से ग्रग्नि लाकर ऊपर कहे प्रकार से पूज कर सुंघना। गांव में भी ग्रग्नि न प्राप्त हो तो जल में म्राहुति देना। "जल सब देव रूप है, यह म्राहुति मैं सब देवों को देता हूँ'' ऐसे जल में भ्राहुति देने के वाद उस घृत युक्त पवित्र हवि को लेकर भक्षए। करना, मोक्ष मंत्र ही वेद है ऐसा जानना। "यह ब्रह्मरूप है इसकी उपासना करना। हे भगवन् ! यह इस प्रकार है" ऐसा याज्ञवल्क्य ने कहा ॥४॥

इसके बाद स्रति मुनि याज्ञवल्क्य से पूछने लगे "हे याज्ञवल्क्य! मैं पूछता हूँ कि यज्ञोपवीत से रहित बाह्यए। किस प्रकार कहा जाय ?" याज्ञ बल्क्य ने कहा "ग्रात्मा ही इसका यज्ञोपवीत है। जो संन्यासी है उसके लिये वीर मार्ग में ग्राहार त्याग में, जल प्रवेश में, ग्राग्न प्रवेश में ग्रथवा महाप्रस्थान में यह विधि है।" "संन्यासी गेरुये वस्त्र धारण करके शिखा रहित, परिगृह रहित शुचि हो ग्रीर द्रोह रहित होकर भिन्ना ग्रुत्ति करता है वह ब्रह्मको प्राप्त होता है। जो ग्रानुर संन्यास लिया हो तो मन ग्रीर वाणी से सबका त्याग करना चाहिये। यह मार्ग वेद में प्रसिद्ध है ब्रह्मज्ञानी संन्यासी इसी मार्ग से जाता है। यह ऐसा है ऐसा, भगवन याज्ञ बल्क्य ने कहा।।।।।

जो परमहंस संन्यासी है उनमें से असंवर्तक, श्रारुणि, श्वेतकेतु, दुर्वासा,ऋभु, निदाघ, जड़ भरत, दत्तात्रेय ग्रौर रैवतक ग्रादि परमहंस वर्ण ग्राश्रम के सब चिन्हों से रहित थे। उनके ग्राचार विचार जानने में न ग्रावें ऐसे थे वे उन्मत्त भाव से रहित होकर भी उन्मत्त की समान रहते थे। संन्यासियोंको त्रिदंड, कमंडलु, छींका, जल से शुद्ध ऐसा पात्र, शिखा ग्रौर यज्ञोपवीत इन सब का 'भु स्वाहा' कर जल में त्याग कर के ग्रात्मा को दुंड़ना चाहिये।

संन्यासी दिगम्बर यानी नग्न श्रौर सब प्रकार के बंधन से रिहत होता है। वह प्रतिगृह का त्याग करता है। वह ब्रह्म मार्ग में भली प्रकार ग्रागे बढ़ा हुन्ना होता है शुद्ध मन वाला होता है। वह मुक्त है तो भी प्रागा के टिकने के लिये योग्य समय पर

उदर रूपी पात्र में ग्राहर डालता है। लोभालोभ में समान दृष्टि वाला होता है। एकान्त स्थान, देव मन्दिर, घास की गंजी, सर्प का विल, युक्षों का मूल, कुम्हार का घर, ग्राग्निहोत्र वाला मकान नदी रेतिया, पर्वत, गड्ढा, गुफा, भेंटा, छिद्र तथा छोटे छोटे भरगों वाले स्थान में रहने के लिये सब प्रकार के घर से रहित होता है। 'मेरा' यह ग्रामिमान भी उसको नहीं होता है। गुद्ध ज्योति के ध्यान में तत्पर होता है। ग्रध्यात्म ज्ञान में निष्ठा होती है ग्रीर शुभ ग्रशुभ कर्म के छेदन करने में तत्पर रहता है। इस रीति का संन्यास करके जो ग्रपने देह को त्याग करता है वह परमहंस संन्यासी है! वह ही परमहंस संन्यासी है!!



# नारायगोपनिषत्

#### [4]

पुरुष रूप नारायगा भगवान् ने इच्छा की कि प्रजा उत्पन्न होनी चाहिये। नारायगा में से प्राग्त की उत्पत्ति हुई, मन और सब इन्द्रियां भी उन्हीं में से हुई। ग्राकाश, वायु, ज्योति, जल और विश्व को धारगा करने वाली पृथ्वी नारायगा में से हुई। नारायगा में से ब्रह्मा, नारायगा में से रुद्ध, नारायगा में से इन्द्र, उसी में से वारह ग्रादित्य, ग्राठ वसु ग्रीर सब छन्द उत्पन्न हुए। वे सब नारायगा में से होते हैं ग्रीर फिर उसी में लय को प्राप्त होते हैं। इस ऋग्वेद के श्रेष्ट भाग का विद्वान् ,ग्रम्यास करते हैं।।१॥

नारायण नित्यरूप, ब्रह्मरूप, इन्द्ररूप, कालरूप, दिशारूप, विदिशारूप, उर्ध्वरूप, श्रधोरूप, ग्रन्तर ग्रौर ब्रह्मरूप, है। जो कोई उत्पन्न हुग्रा है ग्रौर जो कोई उत्पन्न होगा वह सब नारायण रूप है। यह नारायण कलंक से रहित, माया से रहित, विकल्प से रहित, वर्ण से रहित, शुद्धदेव रूप ग्रौर एक है। इन नारायण के विषे द्वैतभाव नहीं होता। जो इस प्रकार जानता है सो विष्णु रूप होता, सो विष्णु होता है। विद्वान यजुर्वेद के इस श्रेष्ठ भागका ग्रध्ययन करते हैं।।।।

प्रथम भाग में ॐ उच्चारण करना पीछे नमः मन्त्र का उच्चारण करना, श्रीर ग्रंत में नारायण का उच्चारण करना। ॐकार में एक ग्रक्षर है, नमः इसमें दो ग्रक्षर हैं, ग्रीर नारायणाय इसमें पांच ग्रक्षर हैं। जो नारायण के ग्राठ ग्रक्षर वाले पद का जाप करता है, सो ध्यान करने वाला ग्रकाल मृत्यु से रहित पूरी श्रायु को प्राप्त होता है। वह प्रजा को, लक्ष्मी को ग्रीर पशु को प्राप्त करता है, पीछे ग्रमृत भाव को प्राप्त होता है, सो ग्रमृत भाव को प्राप्त होता है इस सामवेद के मुख्य भाग का जो ग्रध्ययन करता है।।३।।

श्रकार, उकार श्रौर मकार यह प्रत्येक् श्रानन्द रूप, ब्रह्म-पुरुषरूप श्रौर प्रण्व रूप है। सो मात्रा श्रनेक प्रकार से सम हैं, यह ॐकार करके कहने में श्राता हैं; जिसको उच्चारण करने से योगी लोग जन्म मरण संसार के बंधन से मुक्त होते हैं। ॐनमो नारायणाय इस प्रकार के मन्त्र की उपासना करने वाला वैकुण्ठ लोक में जाता है। हृदय कमल विज्ञान घन रूप है, उससे विद्युत प्रकाशित है, ब्रह्मण्य को देवकीपुत्र, मधुसूदन, पुण्डरीकाक्ष श्रौर विष्णु कहने में श्राता है। वह सब प्राणी मात्र में रहा हुश्रा है, वह एक नारायण रूप है, कारण पुरुष रूप, कारण भाव से रहित श्रौर परब्रह्म रूप है। इस श्रथर्व वेद के मुख्य भाग का श्रध्ययन करना।।४॥ प्रातःकाल में इसका ग्रध्ययन करने से रात्रि में किया हुग्रा पाप नाश होता है। सायंकाल को इसका जाप करने से दिन में किये हुये पाप का नाश होता है। जो सायंकाल ग्रौर प्रातःकाल इसका पठन करता है वाह पापी होय तो भी पिवत्र होता है। मध्याह्न में सूर्य के सामने इसका पाठ करे तो पंच महापातकों ग्रौर उपपातकों से मुक्त होता है। सब वेद के पारायण का फल उसको मिलता है, ग्रौर उसको नारायण का साक्षात्कार होता है। जो इस प्रकार जानता है उसको नारायण का साक्षात्कार होता है।।।।।



### परमहंसोपनिषत्। [६]

"जिसने परमहंस दीक्षा ली है ऐसे योगी का मार्ग किस प्रकार का है ग्रीर उसकी स्थिति किस प्रकार की होती है ?" इस प्रकार नारद मुनि ने भगवान् ब्रह्मा के पास जाकर कहा तब भगवान् ब्रह्मा मुनि से कहने लगे "परमहंस संन्यासियों का मार्ग इस लोक में अत्यन्त दुर्लभ है। ऐसे परमहंस वहुत नहीं हैं, एकाद परमहंस संन्यासी होता है। वह नित्यक्रूटस्थ भाव में टिका हुम्रा रहता है वही वेद पुरुष रूप है, ऐसा विद्वान लोग मानते हैं। ऐसे महापुरुष का चित्त मुक्त में रहता है इसलिये मैं उसमें स्थिति करके रहता हूँ। इस रीति से मानने वाला संन्यासी ग्रपना पुत्र, मित्र, स्त्री ग्रीर वांधव चादिक का तथा शिखा ग्रीर यज्ञोपवीत का, याग का, सूत्र का, श्वाध्याय का श्रौर सव कर्मों का त्याग कर, तथा इस ब्रह्माण्ड का त्याग करके कौपीन, दण्ड ग्रीर चहर ग्रपने शरीर के भोग के लिए ग्रीर लोगों के कल्यागा के लिये धारएा करना; परन्तु यह संन्याम दीक्षा मुख्य नहीं है।" तब मुख्य संन्यास दीक्षा किस प्रकार की है ? उसके विषे कहा है "दंड, कमंडल, शिखा, यज्ञोपवीत ग्रीर चद्दर नहीं रखना, ऐसा धर्म परम दीक्षा लेने वाला ग्राचरता है। वह शीत, उष्ण, सुख, दु:ख, मान, अपमान इन छ: ऊर्मी से रहित होता है तिस में शब्द स्पर्श रूप रस ग्रौर मन भी नहीं रहता, इसी प्रकार

निन्दा गर्व, मत्सर, दंभ, दर्प, इच्छा, द्वेष, सुख, दु:ख, काम, कोध, लोभ, मोह, हर्ष, ग्रसूया ग्रौर ग्रहङ्कारादि को त्यागकर अपने शरीर को मृतक समान देखता है, क्योंकि उसके छिन्न भिन्न हुए संज्ञय ग्रौर मिथ्या ज्ञान के कारएा (ग्रविद्या) का समूल नाश हो गया है। वह नित्य ज्ञान रूप है, वह स्वयं स्थिति रूप है अर्थात् प्रत्येक आश्रय रहित होता है। मैं स्वयं शांत श्रवल, श्रद्धयानन्द श्रीर विज्ञान घन रूप हूँ ऐसे वह मानता है, वही अद्भय बह्म मेरा परम धाम है, वही मेरी शिखा और यज्ञी-पवीत है। परमात्मा और ग्रात्मा के ऐक्यज्ञान से उसको भेद भाव नहीं रहता, उसकी वही संध्या है, वह सब कामनाश्रों का त्याग करके परम ऋदौत ब्रह्म में स्थित है। जिस परमहंस ने ऐसा ज्ञान रूप दण्ड धारएा किया है उसको एक दण्डी कहते हैं! जिसने काष्ठ का दण्ड ग्रहण किया है जिसके सर्व श्राशा भरी हैं, जिसको ज्ञान नहीं है, क्षमा, ज्ञान, वैराग्य, ग्रौर शमादि गुगों से रहित है और भिक्षा मात्र से जीता है सो पापी यति वृत्ति का नाश करने वाला है ग्रीर महा रौरव नर्क में पड़ता है। इस प्रकार के भेद को जानने वाले परमहंस संन्यासी को ग्राकाश वस्त्र रूप होता है, वह नमस्कार स्वाहाकार, निन्दा ग्रौर स्तुति से रहित होता है, भिक्षा करने वाला सो यति इच्छानुसार विचरता है, जिसको ग्रावाहन, विसर्जन, मन्त्र, ध्यान, उपासना, लक्ष्य, श्रलक्ष्य, भिन्न भाव, समान भाव, सत्य भाव, या सर्व भाव कुछ भी नहीं होता; उसके रहने का स्थान नहीं होता, वह स्थिर बुद्धि वाला होता है। इस प्रकार भिक्षा मात्र करने वाला यति सुवर्ग ग्रलङ्कार इत्यादि का कभी भी संग्रह न करे। उसको कुछ देखने योग्य नहीं होता उसको कुछ सुन्दर नहीं लगता। उसे कौन वस्तु बाधक होती हैं ? बाधक यह है:-जो भिक्षा वृत्ति वाला-यति सुवर्ण को प्रीति से स्पर्श करे तो उसको ब्रह्म हत्या का पाप लगता है। जो वह भिक्षु प्रीति से सुवर्गा का स्पर्श करे तो चाण्डाल से भी नीच होता है ग्रौर जो सुवर्ग को प्रीति से ग्रहगा करे तो म्रात्मघाती है इसलिए परमहंस सुवर्ण को प्रीति से देखता नहीं, स्पर्श करता नहीं, ग्रौर ग्रहण करता नहीं। उसके मन में रहने वाली कामनायें नष्ट हो जाती हैं। दुःख से उसको उद्देग नहीं होता, सुख में उसकी स्पृहा नहीं होती, वह प्रीति का त्याग कर देता है, शुभ ग्रौर ग्रशुभ किसी में उसको स्नेह नहीं होता, वह किसी से द्वेष नहीं करता, तथा कभी हर्ष को प्राप्त नहीं होता। उसकी सब इन्द्रियां उपराम को प्राप्त हो जाती हैं। वह ग्रपने ग्रात्मा में ही स्थिति करके रहता है। जो ब्रह्म पूर्ण ग्रानन्द रूप, म्रद्वितीय रूप है सो मैं स्वयम् हूँ, इस प्रकार मानने वाला कृत कृत्य होता है, सो ही कृत कृत्य होता है।



### ब्रह्मोपनिषत्। [७]

पुरुष के चार स्थान हैं:—नाभी, हृदय, कण्ठ ग्रीर मस्तक। चारों स्थानों में चार पाद वाला ब्रह्म प्रकाशता है। जाग्रत ग्रवस्था में ब्रह्मारूप है, स्वप्न ग्रवस्था में विष्णुरूप है, सुषुप्ति ग्रवस्था में रुद्र रूप है ग्रीर तुर्यावस्था में ग्रक्षर रूप है वह ग्रादित्य विष्णु ग्रीर ईश्वर है। वह स्वयं रूप ग्रमन रूप, श्रोत्र, हाथ ग्रीर पाद से रहित ज्योति रूप ग्रीर ज्ञान रूप है। जहाँ लोक ग्रलोक, देव ग्रदेव, वेद ग्रवेद, यज्ञ ग्रयज्ञ, माता ग्रमाता, पिता ग्रपिता, वध् ग्रवधू, चांडाल ग्रचांडाल, पौष्कस (एक प्रकार की जाति) ग्रपौष्कस, श्रमणः ग्रश्रमणः ग्रीर तापस ग्रतापस रूप होजाते हैं यही एक रूप, परब्रह्म प्रकाश रूप ग्रौर निर्वाण रूप से प्रकाशता है। उसमें देव ऋषि ग्रौर पित्रों की कुछ श्रेष्टता नहीं है वह ज्ञेय ग्रौर ज्ञानरूप है।

सव देव हृदय में रहे हुए हैं हृदय में प्राण रहा हुम्रा है और इसी प्रकार हृदय में ज्योति रही हुई है। यही तीन लड़ों वाला यज्ञोपवीत है और वह हृदय में स्रर्थात् चैतन्य में रहता है। हे यज्ञोपवीत तू यज्ञ रूप भगवान की सूचना करने वाला, परमपिवत्र प्रजापित के साथ उत्पन्न हुम्रा प्रथम रूप स्रायुष्य रूप क्वेत और श्रेष्ट है। हे शिष्य ! भगवन् को दिखलाने वाले उस यज्ञोपवीत को धारण कर वह तुक्त में बल की और तेज की युद्धि करे।

ज्ञानी को शिखा और बाहर के सूत्र का त्याग करना। जो श्रक्षर श्रौर परब्रह्म रूप सूत्र है उस को धारए। करना । ब्रह्म को सूत्र कहने का कारए। यह है कि ज्ञान का प्रतिपादक है, सूत्र ही परम स्थान रूप है। इस सूत्र को जान कर ब्राह्मए। वेद के पार पहुँचता है। जैसे सूत्र में मिएा पोये हुए होते हैं वैसे ब्रह्म सूत्र में सब स्रोत प्रोत हैं। योग को जानने वाले स्रौर तत्वदर्शी ऐसे योगियों को यह परब्रह्म सूत्र धारण करना । ऐसे उत्तम योग का जिसने आश्रय लिया है उस योग्य पुरुष को बाह्य सूत्र का त्याग करना। जो योगी ब्रह्मभाव रूप सूत्र को धारए। करने वाला है वह चेतन रूप है! ऐसे ब्रह्म सूत्र को धारण करने वाला कभी उच्चिष्ठ ग्रौर पापी नहीं होता । ज्ञान रूप यज्ञोपवीत को धाररा करने वाला, जिसके हृदय में ब्रह्म सूत्र रहा हुआ है वह ही ब्रह्म ज्ञानी ग्रीर सच्चे यज्ञोपवीत को धारण करने वाला है। जैसे भ्राग्नि की शिखा ग्राग्नि रूप है तैसे जिसने ज्ञानमय शिखा धारए। की है वह ज्ञान स्वरूप है ऐसे समऋना श्रीरों को ज्ञिला धारए करने वाला नहीं जानना परन्तु वालों को धारए। करने वाला समभना। जिन ब्राह्मशादि वर्गों को वैदिक कर्म में भ्रधिकार है उनको बाह्य सूत्र धारण करना चाहिए क्योंकि वह क्रिया का अङ्ग भूत है यह प्रसिद्ध है जिस की ज्ञानमय शिखा ग्रौर उपवीत है उस को सब ब्रह्म रूप हैं ऐसे ब्रह्मज्ञानी जानता है। इस श्रेष्ठ ग्रीर ग्राश्रय स्वरूप ब्रह्म को जो यज्ञी-पवीत जानता है वह ही यज्ञोपवीत धारए। करने वाला है।

वह ही यज्ञ रूप है ग्रौर उस को ही यज्ञ कर्ता रूप जानना। यह एक ही परमात्मा सब प्राििगयों में व्यापक होकर रहा है सो सर्व व्यापक ग्रौर सब भूत मात्र का ग्रात्मा है, सो ही परमब्रह्म परमात्मा कर्म का अध्यक्ष, सब प्राणियों में निवास करने वाला साक्षी चैतन्य, ग्रद्वय ग्रौर गुरा से रहित है। सो परमात्मा एक रूप है। उसके वश में सब हैं ग्रौर सव प्राणियों का ग्रन्त-रात्मा है एक होते हुए जो ग्रनेंक प्रकार का है उस हृदयात्मा में रहे हुए ऐसे परब्रह्म परमात्मा का जो दर्शन करता है वही ब्रह्मज्ञानी है। उसको ही शाश्वत सुख की प्राप्ति होती है ग्रौरों को नहीं। ग्रात्मा को ऊपर की ग्ररणी रूप बनाकर ग्रौर प्राग् रूप ॐकार को नीचे की भ्ररग्गी बनाकर ध्यान रूप मथन दण्ड से मथन करने से गूढ़ ऐसे ग्रात्मा के दर्शन होते हैं। जैसे तिलों में तेल, दही में घी, भरगो में जल भ्रौर श्ररगी (एक प्रकार की लकड़ी ) में ग्रग्नि गुप्त रहा हुआ है तैसे ग्रात्मा में से ग्रात्मा की उत्पत्ति होती है। इस ग्रात्मा का ग्रधिकारी पुरुष सत्य ग्रौर तप रूप साधन से दर्शन करता है। जिस प्रकार मकड़ी तन्तु को उत्पन्न करती है ग्रौर फिर ग्रपने में खींच लेती है इसी प्रकार जाग्रत और स्वप्नावस्था में जीव का श्राना जाना बारम्बार हुम्रा करता है । जाग्रत (विश्व) नेत्र में, स्वप्न (तैजस्) कण्ठ में, सुषुप्त (प्राज्ञ) हृदय में ग्रीर तुर्य मस्तक में रहता है इस प्रकार जानना । वागाी इसको कथन करने में ग्रसमर्थ है, मन उसको नहीं पहुँचता, सो ब्रह्म जीव का ग्रानन्द रूप है, जिस के ज्ञान होने के पीछे ग्रधिकारी जन्म मरएा के चक्कर से निवृत्त होता है। जैसे दूध में घी गुप्त रहता है वैसे श्रात्मा सब में रहता है। श्रात्मज्ञान ही सब तप का कारएा रूप है श्रौर ब्रह्म को जानने वाला है।



### गर्भोपनिषत् [ = ]

यह पंचात्मक शरीर पांच के विषे रहता है छः का स्राश्रय रूप स्रीर छः गुर्गों के योग वाला है, सात धातु वाला है, तीन मल वाला है, दो योनि वाला है, चार प्रकार के भोजनों वाला है।

प्रश्नः -- यह शरीर पंचात्मक किस प्रकार है ?

उत्तरः यह शरीर पृथ्वी, जल, तेज, वायु ग्रौर ग्राकाश इन पंच महाभूतों से बना हुग्रा है।

प्रश्नः—इस पंच भूतात्मक शरीर में पृथ्वी का जल का तेज का वायु का ग्रीर ग्राकाश का कौन कौन भाग है ?

उत्तर:—शरीर में जो किठन भाग है वह पृथ्वी, द्रव भाग है वह जल, उष्ण भाग है वह तेज, गित वाला भाग वायु ग्रौर पोल का भाग ग्राकाश है। पृथ्वी का गुण धारण करना, जल का गुण सब को एकत्र करना, तेज का गुण प्रकाश करना, वायु का गुण बहन करना ग्रौर ग्राकाश का गुण ग्रवकाश (जगह) देना है। कर्ण का विषय शब्द, त्वचा (चमड़ी) का विषय स्पर्श, चक्षु का विषय रूप, जिह्वा का विषय स्वाद, नासिका का विषय गन्ध, उपस्थेन्द्रिय का विषय ग्रानन्द, गुदा का विषय मल त्याग है। बुद्धि का विषय ज्ञान, मन का विषय संकल्प करना, वाणी का विषय बोलना है।

कि स

प्रश्नः—शरीर छः का ग्राश्रय रूप कहाता है सो क्या है? उत्तरः—मीठा, खट्टा, खारा, कड़वा, तीखा ग्रौर कपाय रस को प्राप्त करता है। षड्ज, ऋषभ, गांधार, मध्यम, पंचम, धैवत निषाद, इष्ट, ग्रानिष्ट ग्रौर प्राशाधान ये दश प्रकार के शब्द गुगा हैं। शुक्ल, रक्त, कृष्ण, धूम्न, पीत, कपिल ग्रौर पांडर ॥१॥

प्रक्नः—शरीर सप्त धातु वाला किस कारएा कहाता है ?

उत्तरः—देवदत्तादि श्रमुक मनुष्य के द्रव्यादि विषय इस प्रकार उत्पन्न होते हैं, एक दूसरे की श्रनुकूलता के कारण, रस छः प्रकार का होता है, रस में से रुधिर, रुधिर में से मांस, मास में से मेद, मेद में से स्नायु, स्नायु में से हड्डी, हड्डी में से मज्जा, मज्जा में से शुक्र की उत्पत्ति होती है। पुरुष का वीर्य श्रीर स्त्री का रुधिर दोनों का संयोग होता है तब गर्भ होता है। सो हृदय में इस प्रकार की व्यवस्था करता है:—ग्राग्नस्थान में जठ-राग्नि को रखता है, पित्त के स्थान में पित्त को रखता है, वायु, वायु में से श्रीर हृदय प्रजापित में से क्रम से होता है।।२।।

ऋतुकाल में संगम होने से प्रथम रात्रि में गर्भ कलल रूप बनता है, सात रात्रि में बुदबुदा रूप होता है ग्रर्घ मास के भीतर पिंड रूप होता है, एक मास में कठिन दूसरे मास में शिर की उत्पत्ति, तीसरे मास में पैर के भाग की उत्पत्ति होती है चौथे-मास में उस गर्भ में गुल्फ, जठर ग्रौर किट प्रदेश होता है, पांचवें मास में पीठ, छटे मास में मुख, नासिका, चक्षु ग्रौर कर्णा होते हैं, सातवें मास में जीव से युक्त होता है, ग्राठवें मास में गर्भ सर्व लक्ष्मणों से पूर्ण होता है। पिता का वीर्य माता के रज से प्रमाण में विशेष हो तो पुत्र की उत्पत्ति होती है और माता का रज पिता केवीर्य से प्रमागा में विशेष हो तो पुत्री की उत्पत्ति होती है, ग्रौर जो दोनों का प्रमाग समान हो तो नपुंसक होता है। संयोग समय पर जो मन व्याकुल हो तो संतान ग्रंध, खंडित, कुवड़ी ग्रौर वामन (नाटी) होती है। स्री पुरुष की अयान वायु के दोष से शुक्त के दो भाग हों तो दो की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार गर्भ, पंचात्मक के योग्य होता है, मन से पंच भूतात्मक को प्राप्त हुई बुद्धि, गंध रसादिक का ज्ञान कर के ग्रक्षर से भी ग्रक्षर ऐसे ग्रोंकार का चिन्तन करती है, इस प्रकार एकाक्षर का ज्ञान होने के पश्चात् उस गर्भ के देह की ग्राठ प्रकृति ग्रौर सोलह विकार होते हैं, तत् पश्चात् उसकी माता जो कुछ, खाती पीती है उससे नाड़ी के सूत्र से गर्भ के प्रांग का रक्षण होता है। यह गर्भ नव मास में सव लक्षरा ग्रौर ज्ञानेन्द्रियों से पूर्णं होता है, उसको प्रपनी पूर्व जाति का स्मर्रा होता है, वह ग्रपने गुभागुभ कर्म को जानता है ॥३॥

''मैंने पूर्व हजारों योनियों में प्रवेश किया और मैंने अनेक प्रकार के भोग भोगे तथा मैंने अनेक प्रकार के स्तन पान किये। मैं वारम्बार जन्म को प्राप्त हुआ, बारम्बार मृत्यु को प्राप्त हुआ; मैंने कुटुम्ब के कारणा जो कुछ शुभाशुभ कर्म किये उससे मैं प्रकेला ही दुःख भोगता हूँ, मेरे कर्म करने से जो सुख को भोगते

市のモ

थे वे मुभको स्रकेला छोड़कर चले गये। मैं दुःख रूप महान् समुद्र में ह्वा हुन्ना हूँ, इसको तर जाने का उपाय मैं नहीं देखता हूँ। जब मैं इस योनि से वाहर निकलूँगा तब मैं महेश्वर को शरण में जाऊँगा, जब मैं इस योनि से वाहर निकलूंगा तब में अशुभ कर्म के क्षय करने वाले, फल और मुक्ति के देने वाले नारायण भगवान् के शरण में जाऊँगा। जब मैं इस योनि से मुक्त होऊंगा तब मैं श्रशुभ का क्षय करने वाले श्रीर मुक्ति फल के देने साँख्य शास्त्र श्रीर योग का स्रभ्यास करूँगा, और सनातन परब्रह्म का ध्यान करूंगा, तत्व ज्ञान को प्राप्त करूंगा।" छोटे स्थान में सुकड़ कर रहा हुन्ना स्रत्यंन्त दुःख से दुखी जब योनि द्वार के पास स्नाता है तब उसको वैष्णव वासु का स्पर्श होता है, इस कारण उसको जन्म मरण का स्मरण नहीं रहता श्रीर शुभा-शुभ कर्म को नहीं जानता।।४।।

प्रश्न:—इस देह को शरीर कहने का क्या कारण है ?

उत्तर:—इसका यह कारगा है कि ग्रग्नि इस देह का ग्राश्रय करके रहा हुग्रा है, यह ग्रग्नि तीन प्रकार का है:—ज्ञानाग्नि, दर्शनाग्नि ग्रौर कोष्टाग्नि ग्रन्न, पान, लेह्य ग्रौर चोष्य का पाचन करता है, दर्शनाग्नि रूप का दर्शन करता है ग्रौर ज्ञानाग्नि ग्रुभाग्रुभ कर्म जानता है। इन तीनों ग्रग्नियों के भिन्न भिन्न स्थान हैं, मुख विषे ग्राहवनीय ग्रग्नि है, उदर में गाईप-रयाग्नि है ग्रौर हृदय में दक्षिगाग्नि है। ग्रात्मा यजमान रूप है, मन ब्रह्मा रूप है, लोभादि पशु रूप है, दीक्षा धित ग्रौर सन्तोष रूप है यज्ञ का पात्र रूप बुद्धि ग्रौर इन्द्रियां हैं, कर्म न्द्रियां यज्ञ का हिव रूप हैं; शिर यज्ञ का कपाल रूप है, केश यज्ञ का दर्भ रूप हैं, मुख ग्रन्तर वेदी है! चार कपाल का माप वाला मस्तक है, बाजू में सोलह दंतपंक्ति हैं, एकसौ सात मर्म हैं, एक सौ ग्रस्सी सन्धि हैं, एक सौ नौ स्नायु हैं, सात सौ शिरा हैं, पांच सौ मज्जा हैं, तीन सौ ग्राठ हिंडुयां हैं, साहे तीन करोड़ रुवां हैं, ग्राठ पल का माप वाला हृदय है, वारह पल की माप वाली जीभ है, एक प्रस्थ पित्त है, एक ग्राहक कफ है, एक कुड़व शुक्र है, दो प्रस्थ मेद है ग्रौर मल मूत्र ग्रौर ग्राहार का नियम नहीं है। यह पिप्पलाद मुनि का कहा हुग्रा मोक्ष शास्त्र है पिप्पलाद का कहा हुग्रा मोक्ष शास्त्र है पिप्पलाद का कहा हुग्रा मोक्ष शास्त्र है।



龙花

## निरालंब उपनिषत्।

#### [3]

शिव गुरु सिच्चदानन्द मूर्ति निष्प्रपंच शांत, अधिष्ठान रहित तेज को नमस्कार है। जो निरालम्व का आश्रय करके अवलम्बन सिहत का त्याग करता है, वह सन्यासी और योगी है, वह ही परमपद को प्राप्त करता है। अज्ञानी जीवों के दुःख की शांति के लिए जो ज्ञान कहने योग्य है उसको मैं प्रश्नोत्तर रूप से वर्शन करता हूँ।

"त्रह्म क्या है ? ईंग्वर किसको कहें ? जीव, प्रकृति, परमात्मा त्रह्मा, विष्णु, रुद्र, इन्द्र, यम, सूर्य, चन्द्र, सुर, ग्रसुर, पिशाच, मनुष्य, स्त्री, पश्चादि, स्थावर, त्राह्मणादि जाति, कर्म, श्रकर्म, ज्ञान, ग्रज्ञान, सुख, दु:ख, स्वर्ग, नरक, वन्ध, मोक्ष, उपास्य, शिष्य, विद्वान, सूढ़, ग्रासुर, तप, परमपद, ग्राह्म, श्रजाह्म श्रौर सन्यासी किसे कहें ?" तव ब्रह्मा ने कहा—

ब्रह्म—महत्, ग्रहङ्कार, पृथ्वी, ग्रप, तेज, वायु और ग्राकाशादि बड़े ग्रण्डे के समान तथा कर्म ग्रीर ज्ञान से जिसका भास होता है, जो ग्रद्धितीय है, ग्रखिल उपाधि से रहित है, सव शक्तियों से ग्राप्टत हैं; ग्रनादि, ग्रनन्त, शुद्ध, शिव, शांत ग्रीर निर्णु ए। होने से जो ग्रनिर्वाच्य चैतन्य है सौ ब्रह्म है। ईश्वर—ब्रह्म प्रकृति नाम की ग्रपनी शक्ति का ग्राश्रय करके लोकों को उत्पन्न करके श्रन्तर्यामीपने से प्रवेश करता है श्रौर ब्रह्मादिक की बुद्धि श्रौर इन्द्रियों का नियामक होने से उसको ईश्वर कहते हैं।

जीव—त्रह्मा, विष्णु, शिव ग्रौर इन्द्र ग्रादि नाम रूप के कारण मैं स्थूल रूप हूँ, इस प्रकार के मिथ्या ग्रध्यास से जीव वनता है। यद्यपि मैं जीव एक हूँ तो भी ग्रनेक देहों के भेद से जीव ग्रनेक रूप से भासता है।

प्रकृति—ब्रह्म में से उत्पन्न हुए, विविध, विचित्र जगत् को निर्माण करने वाली बुद्धि रूप जो ब्रह्म की शक्ति है उसको प्रकृति कहते हैं।

परमात्मा—देहादि के श्रेष्ठपने से ब्रह्म ही परमात्मा रूप से, ब्रह्म रूप से, विष्णु रूप से, इन्द्र रूप से, यम रूप से, चन्द्र, सुर, ग्रमुर, पिशाच, मनुष्य, स्त्री, पश्चादि, स्थावर ग्रीर ब्राह्मणादि रूप से है। सब मात्र ब्रह्म है। उसमें किसी प्रकार विविध भेद नहीं है।

जाति — चर्म, रक्त, मांस, ग्रस्थि ग्रौर जाति ग्रात्मा की नहीं है। ये व्यवहार में कल्पना किए हुए है।

कर्म—क्रियमाण इन्द्रियों से मैं इस कर्म को करता हूँ, इस प्रकार ग्रध्यात्म निष्ठा से जो कर्म किये जाते हैं, उसको कर्म कहते हैं। श्रकर्म—कर्नृत्व, भोक्तृत्व, ग्रादि ग्रहङ्कार से वन्ध रूप जन्मादि का जो कारण है श्रौर नित्य नैमित्तिक याग, व्रत तप श्रौर.दान में फल के साथ जोड़ता है यह ग्रकर्म है।

ज्ञान—देह इन्द्रियों के निग्रह से, सद्गुरु की उपासना से तथा श्रवण, मनन ग्रौर निदिध्यासन से जो हग ग्रौर हश्य स्वरूप से है, जो सर्वान्तर रूप से रहता है, सवको समान रूप से है, जो घट पटादि के पदार्थ के विकारों में ग्रविकारी समान रूप से जो कुछ चैतन्य है उसके सिवाय कुछ भी नहीं है इस प्रकार के साक्षात्कार के ग्रनुभव को ज्ञान कहते हैं।

श्रज्ञान—रज्जु में सर्प की भ्रांति के समान श्रद्धितीय, सब में श्रोत श्रोत श्रीर सर्वमय ब्रह्म में देव, पक्षी, नर, स्थावर, स्त्री, पृष्प, वर्गाश्रम श्रीर बन्ध मोच रूप उपाधि से ज्ञान की जो अनेक रूप से कल्पना करने में श्राती है सो श्रज्ञान है।

स्वर्गादि—सच्चिदानन्द स्वरूप का ज्ञान होने के पश्चात् श्चानन्द रूप जो स्थिति है सो सुख है। श्रनात्म रूप विषय का जो संकल्प है सो दुःख है।,सन्तों का समागम सो स्वर्ग है। श्चनात्म रूप संसार का श्चौर विषयी जनों का जो संसर्ग है सो नरक है।

बंध—'श्रनादि श्रविद्या की वासना के कारण मैं जन्मा हूँ' इत्यादि संकल्प सो बन्ध है। माता, पिता, मित्र, स्त्री, लड़के गृह वगीचा, क्षेत्रादिक में ममता से संसार का ग्रावरण रूप संकल्प सो बंध हैं। कर्तांपने में ग्रहङ्कार का संकल्प बंध है। ग्रिंगिमादि ग्रष्ट ऐश्वर्य की ग्राशा की सिद्धि का संकल्प बंध है। देव ग्रौर मनुष्यादिक की उपासना वाला काम संकल्प सो बंध है। यमादि ग्रष्टांग योग का संकल्प सो बन्ध है। वर्गाश्रम धर्म कर्म का संकल्प सो बंध है। ग्राशा भय ग्रौर संशय ये गुण ग्रात्माके हैं ऐसा जानना यह बंध है। याग, ब्रत, तप, दान, विधि ग्रौर विधान के ज्ञान का संभव सो बंध है। मात्र मोक्ष की इच्छा का संकल्प हो सो भी बंध है। संकल्प मात्र की उत्पत्ति ही बंध है।

मोक्ष—नित्य ग्रौर श्रनित्य वस्तु के विचार से ग्रनित्य संसार के सुख दुःख विषय में ग्रौर सब क्षेत्रों में रहने वाली ममता रूप वंधन का नाश सो मोक्ष है।

उपास्य श्रादि—सव शरीरों में रहने वाले चैतन्य ब्रह्म की प्राप्ति कराने वाला गुरु उपास्य है। विद्या से नाश हुए, प्रपंच के कारण संस्कार वाला ज्ञानावशेष रूप ब्रह्म ही शिष्य है। सब के भीतर जो रहता है सो श्रपना चैतन्य स्वरूप है ऐसा जो जानने वाला है सो विद्वान् है। कर्नृत्वादि श्रहं भाव में जो रहता है सो मूढ़ है ब्रह्मा विष्णु, ईशान, इन्द्रादिक के ऐश्वर्य की इच्छा से जो उपवास, जप, श्रिग्नहोत्रादिक कर के श्रात्मा को संताप देने वाला है तथा श्रत्युग्र राग द्वेष, हिंसा श्रीर दंभादिक से युक्त जो तप है सो श्रासुर तप है। ब्रह्म सत्य रूप है, जगत मिथ्या रूप है इस प्रकार के श्रपरोक्ष ज्ञानाग्नि से ब्रह्मा ग्रादिक ऐश्वर्य की ग्राशा से युक्त वीज रूप संकल्प की उत्पत्ति का जो संताप सो तप है। प्रागोन्द्रियादि श्रन्तः करण के गुर्गों से परे सच्चिदानन्दमय नित्य मुक्त जो ब्रह्म स्थान सो परम पद है। देश, काल ग्रौर वस्तु के परिच्छेद से रहित जो चिन्मात्र स्वरूप सो ग्राह्य स्वस्वरूप है। स्वस्वरूप से म्नतिरिक्त मायामय बुद्धि इन्द्रिय का विषय रूप जगत् का सत्य रूप से जो चितवन है सो श्रग्राह्य है। सब धर्मों का त्याग करके ममता श्रौर श्रहङ्कार से रहित होकर ब्रह्मके शरएा में जाना, तत्वमित, ग्रहं ब्रह्मास्मि, सर्वखित्वदं ब्रह्म, नेह नानास्ति किंचनः इत्यादि महा वाक्यों के अनुभव वाले ज्ञान से "मैं ही ब्रह्म रूप हूँ" इस प्रकार के निश्चय होने के पश्चात् निर्विकल्प समाधि से स्वतन्त्र जो यति विचरता है वह ही सन्यासी, मुक्त, पूज्य, योगी परमहंस, अवधूत श्रौर ब्राह्मण है। जो गुरु के अनुग्रह से इस निरालंब उपनिषत् का अध्ययन करता है वह ग्रग्नि से व वायु से पवित्र होता हैं उसकी प्नरा-वृत्ति नहीं होती उसकी पुनरावृत्ति नहीं होती। फिर जन्म नहीं लेता पुनः उत्पन्न नहीं होता।

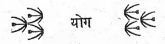


### त्तुरिका उपनिषत् [ १० ]

क्षुरिका ग्रर्थात् छुरी के समान संसार को काटने वाली भारएग का योग की सिद्धि के लिये व्याख्यान करता हूँ। इस धारगा की प्राप्ति के पश्चात् योगी का पुनर्जन्म नहीं होता ॥१॥ वेद तत्व के अर्थ की विधि के अनुसार जैसा ब्रह्मा ने कहा है एकान्त देश में ग्रासन लगा कर बैठे ॥२॥ जैसे कछुग्रा ग्रपने ग्रंगों को समेट लेता है तैसे मन को हृदय में संकोच करके वारह मात्रा से प्राग्व युक्त पूरक करके सब शरीर धीरे धीरे ॥३॥ पूर्ण करे ग्रौर सब द्वारों को बन्द करले । छाती, मुख, ग्रीवा ग्रौर हृदय को किंचित् ऊंचा रक्ले ॥४॥ नासिका के मध्य भाग में रहने वाले प्राण को हृदय में धारण करे, वहां रहने वाले प्राण को धीरे से उत्सर्ग करे ॥४॥ स्थिरता से श्रंगुष्ट से श्रारम्भ करके दो गुल्फों के भाग में जंघाग्रों में तीन तीन ॥६॥ दो जानुग्रों में दो उरुमें गुदा ग्रौर शिश्न इन में तीन तीन समाहार करके वायु का स्थान जो नाभि प्रदेश है, उसमें म्राश्रय करे ॥७॥ इस नाभि प्रदेश में सुषुम्ना नाड़ी भ्रनेक नाड़ियों से ग्रावृत है । ग्रग्<u>य</u>, रक्त, पीत, कृष्ण, ताम्र, विलोहित ग्रनेक नाड़ियां हैं ॥=॥ परन्तु ग्रत्यन्त सूक्ष्म शुक्ल विस्तार वाली नाड़ी का स्राश्रय करे। जैसे मकड़ी तंतु का विस्तार

करती है तैसे योगी को प्राण का संचार करना चाहिये ॥ ।।। उस स्थान पर रक्तोत्पल के समान महा पुरुषायतन पुरुष का स्थान है इसको वेदान्त में दहर ग्रर्थात् पुण्डरीक कहते हैं।।१०।। उसको भेदन करके प्रागा कंठ में ले जावे । निर्मल बृद्धि रूप तीक्ष्मा खड्ग को ग्रहमा करे ।।११।। पग के ऊपर के भाग में रहने वाले सब मर्मों का छेदन करे तीक्ष्ण हड़ मन से सर्वदा योग का ग्राश्र्य करे ।।१२।। मर्म ग्रौर जंघा का जो छेदन है उसके इन्द्रवज्य कहते हैं। उसको ध्यान के बल वाली योग की धारगा से छेदन करना चाहिये।।१३।। उरु के सच्य भाग में प्राण की स्थापना करे श्रीर मर्म स्थानों में से प्रारा का विसर्जन करे: इन चार रीति के योग के अभ्यास से सब ग्रन्थियोंका निर्भयतासे छेदन करे ॥१४॥ योगी कंठ प्रदेशमें नाडी समूह को इकट्टा करता है, सब नाड़ियोंमें एक सौ एक नाड़ी उत्तम हैं ॥१५॥ सुषुम्ना नाड़ी पर (परब्रह्म) में लीन होती है यह विशुद्ध नाड़ी ब्रह्म रूपिएगी है। वाम में इड़ा नाड़ी रहती है ग्रौर पिंगला दक्षिए। में रहती है ।।१६।। इन दोनों नाड़ियों के मध्य में जो स्थान है, उसको जो जानता है सो स्रात्म ज्ञानी है । सूक्ष्म नाड़ियों का विस्तार वहत्तर हजार का है ।।१७।। ध्यान से सब नाड़ियों का छेदन होता है परन्तु सुषुम्ना का छेदन नहीं होता। योग रूपी निर्मल धार वाले ग्रौर ग्रग्नि के तेज वाले खड्ग द्वारा ।।१८।। समाधि की प्रभा से योगी इस जन्म में ही सौ नाड़ियों का छेदन करता है। जैसे मालती पुष्पों के योग से पुष्प की वास तेल में ग्राती है।।१६।। इस

रीति से शुभाशुभ से विस्तार वाली सुषुम्ना नाड़ी का ध्यान करे इससे पुनर्जन्म का नाश होता है ॥२०॥ जिसने तप से चित्त को जीत लिया है, ऐसा पुरुष एकांत का ग्राश्रय करके ग्रीर ग्रपेक्षा से रहित होकर निस्संग रूप योग के तत्त्व का जानने वाला धीरे धीरे ॥२१॥ पाश का छेदन करके जिस प्रकार हंस शंका रहित होकर ग्राकाश में उड़ जाता है इसी प्रकार यह जीव पाश का त्याग करके संसार को तर जाता है ॥२२॥ जैसे दीपक सबको भस्म करके लय को प्राप्त होता है वैसे ही योगी सब कर्मों का दहन करके लय को प्राप्त होता है ॥२३॥ योगवान उत्कृष्ट प्राणायाम से हड़ किये हुए वैराग्य रूप पत्थर से घिसे हुए मात्रा के ग्राधार रूप मन से बंध का नाश करके मोक्ष को प्राप्त होता है ॥ २४॥ जब कामनाश्रों से मुक्त होता है तब ग्रमृतपने को प्राप्त होता है । सब ईष्णाश्रों से मुक्त होकर तंतु का छेदन करके बंधन को प्राप्त नहीं होता ॥२५॥



# सर्वसारोपनिषत्।

वंघ किस प्रकार है ? मोक्ष किस प्रकार है ? विद्या किसको कहते हैं ? ग्रविद्या किसको कहते हैं ? जाग्रत, स्वप्न सुपुप्ति श्रौर तुरीयावस्था कैसे होती है ? ग्रन्नमय, प्राग्मय, मनोमय, विज्ञानमय ग्रौर ग्रानन्दमय क्या हैं ? कर्ता, जीव, पंच वर्ग, क्षेत्रज्ञ, साक्षी, क्षटस्थ ग्रौर ग्रंतर्यामी क्या हैं ? प्रत्यगात्मा, परात्मा ग्रौर माया किसको कहते हैं ?

वंध देहादिक ग्रनात्म में जीव का जो ग्रात्मपने का ग्रामिमान है सो बंध है।

मोक्ष——ग्रिभमान का नाश सो मोक्ष है। ग्रिवद्या——जो ग्रिभमान कराती है वह ग्रिवद्या है। विद्या——जिससे ग्रिभमान निवृत्त होता है वह विद्या है।

जाग्रत - ग्रादित्य से ग्रिधिष्ठित मन ग्रादि चौदह इन्द्रियों से शब्दादिक स्थूल विषयों की जब प्राप्ति होती है तब ग्रात्मा की जाग्रत ग्रवस्था होती है।

स्वप्न शब्दादिक का ग्रभाव होते हुए भी जब वासना सिहत चौदह इन्द्रियों से वासनामय शब्दादिक की जब प्राप्ति होती है तब ग्रात्मा की स्वप्नावस्था है।

सुषुप्रि—जव चौदह इन्द्रियां विराम को प्राप्त हो जाती हैं श्रौर विशेष ज्ञान के ग्रभाव के पश्चात् जब शब्दादिक की प्राप्ति नहीं होती तब ग्रात्मा की सुषुप्ति ग्रवस्था होती है।

तुरीया—तीनों भ्रवस्थाग्रों के भावाभाव का साक्षी, स्वयं भाव से रहित, जब निरन्तर चैतन्य रूप होता है तब तुरीय- चैतन्य कहलाता है!

ग्रन्नमय ग्रन्न के कार्य रूप कोशों का समूह ग्रन्नमय कोश कहा जाता है।

प्राग्गमय— अन्नमय कोश में जब प्राग्गादि चौदह वायु रहते हैं तब वह प्राग्गमय कोश कहलाता है।

मनोमय जब इन दोनों कोशों से युक्त (होकर) आत्मा मन ग्रादि चौदह इन्द्रियों से शब्दादि. विषयों को ग्रौर संक-ल्पादि धर्मों को ग्रहण करता है तब मनोमय कोश कहलाता है।

विज्ञानमय — — जव ग्रात्मा ऊपर के तीन कोश युक्त उनमें रहने वाले विशेष भावों को जानता है तब विज्ञानमय कोश कह-लाता है ।

ग्रानन्दमय जैसे वट के बीज में वट बृक्ष रहता है ऐसे जब ग्रात्मा इन चार कोशों से युक्त ग्रीर स्वकारण के ग्रज्ञान में ग्रर्थांत् ग्रव्यक्तपने में होता है तब ग्रानन्दमय कोश कहलाता है।

कर्ता——जब ग्रन्तः करण सुख दुःख बुद्धि का ग्राश्रय वाला होता है तब (ग्रंतः) कर्ता कहलाता है। जब इष्ट विपय में बुद्धि होती है तब सुख कहलाता है ग्रीर जब ग्रनिष्ट विपय में बुद्धि होती है तब दुःख कहलाता है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रीर गंध ये सुख दुःख के हेतु हैं।

जीव कर्म के अनुसार पुण्य पाप से शरीर को प्राप्त होता है तो भी शरीर प्राप्त न हुआ हो ऐसा जब जाना जाय तब वह उपाधि युक्त जीव कहलाता है।

पंच वर्ग---मनादि, प्रागादि, इच्छा स्रादि, सत्व स्रादि स्रौर पुण्यादि पांच वर्ग हैं।

क्षेत्रज्ञ — इन पांचों वर्गों के धर्म वाला स्रात्मा विना ज्ञान इन धर्मों से रहित नहीं होता स्रौर जो मैं हूँ यह उपाधि स्रात्मा की संनिधि में शास्त्रत रूप से भासती है वह लिङ्ग शरीर है, उसको हृदय ग्रन्थि कहते हैं, उसमें जो चैतन्य प्रकाशता है उसको क्षेत्रज्ञ कहते हैं।

साक्षी जाता ज्ञान और ज्ञेय इन तीनों के आविभीव और तिरोभाव को जानने वाला, स्ययं ज्योति आत्मा जो आवि-भीव और तिरोभाव रहित और स्वयं प्रकाश होता है, उसको साक्षी कहते हैं।

कूटस्थ -- ब्रह्मा से लेकर चेंटी पर्यन्त सब प्राणियों की बुद्धिमें जो अवशेष रूपसे देखनेमें आता हुआ और सब प्राणियों की बुद्धि में जो रहता है, उसको कूटस्थ कहते हैं।

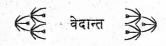
श्रंतर्यामी—क्टस्थ ग्रौर उपिहत जीव के स्वरूप की पृथक प्राप्ति का कारण रूप होकर जो मिण्यों के समूह में सूत्र की समान सब क्षेत्रों में प्रोया हुग्रा भाषता है उसको श्रन्तर्यामी कहते हैं।

प्रत्यगात्मा—सत्य, ज्ञान, भ्रनंत भ्रौर भ्रानन्द रूप, सब उपाधियों से रहित, कड़े. कुण्डल भ्रादि उपाधियों से रहित घन सुवर्ण की समान विज्ञान चिन्मात्र स्वभाव वाला भ्रात्मा जब प्रकाशता है तब वह 'त्वं' पद के भ्रथं रूप है।

परात्मा— ब्रह्म, सत्य, ज्ञान श्रौर श्रनंत रूप है। सत्य का ग्रर्थ श्रविनाशी है। देश, काल श्रौर वस्तुश्रों के परिच्छेदों के नाश होने पर भी जिसका नाश नहीं होता उसको श्रविनाशी कहते हैं। उत्पत्ति, विनाश रहित जो श्रवण्ड चेतन्य है उसको ज्ञान कहते हैं। मिट्टी के विकार में मिट्टी के समान, सुवर्ण के विकार में सुवर्ण समान, तंतु के विकार में तंतु समान श्रौर श्रव्यक्तादि सृष्टि के प्रपञ्चों में पूर्ण व्यापक रूप से जो चैतन्य है उसको श्रनन्त कहते हैं। सुख चैतन्य स्वरूप वाला, परिमाण रहित, श्रानन्द के समुद्र रूप श्रौर श्रविष्ट सुख रूप वाला श्रानन्द कहलाता है। जिसके ये चारों लक्षण हैं श्रौर जो देश, काल श्रौर निमित्त में श्रव्यभिचारी—निश्चल रहता है, वह परमात्मा 'तत्' पद का श्र्थं है।

परब्रह्म—त्वं पदार्थ रूप उपाधि से ग्रौर तत्पदार्थ रूप उपाधि के भेद से विलक्षण, ग्राकाश के समान सूक्ष्म, सत्ता मात्र स्वभाव वाला परब्रह्म कहलाता है। माया——ग्रनादि, ग्रन्त वाली, प्रमाण ग्रौर ग्रप्रमाण दोनों को समान, सत् नहीं, ग्रसत् नहीं तथा सदसत् भी नहीं, ग्राप ही ग्रधिक रूप से, विकार से रहित दीखती, सत् ग्रादि ग्रन्य लक्षणों से रहित माया है। यह माया ग्रज्ञान रूप, तुच्छ ग्रौर तीनों काल में ग्रसत् रूप है तो भी लौकिक मूड़जनों की उसमें वास्तविक सद्बुद्धि होने से यह ऐसी ही है ऐसा कहना नहीं वनता।

में श्रात्मा उत्पत्ति से रहित, दश इन्द्रियों से रहित, बुद्धि मन ग्रहंकार से रहित ॥१॥ ग्रप्राण रूप, ग्रमन रूप, ग्रुभ रूप, बुद्धि ग्रादि का सर्वदा साक्षी रूप, सर्वदा नित्य रूप ग्रौर चिन्मात्र रूप हूँ इसमें संशय नहीं है ॥२॥ मैं कर्ता रूप भोक्ता रूप नहीं हूँ । प्रकृति का साक्षी रूप हूँ । मेरी समक्षता से देहादि चैतन्य के समान प्रवृत हों ऐसे दीखते हैं ॥३॥ मैं स्थाणु, नित्य, सदानन्द, गुद्ध, ज्ञानमय, मल रहित, सब भूतों का ग्रात्मा रूप, विभु, साक्षी रूप हूँ इसमें संशय नहीं है ॥४॥ ब्रह्मरूप, सर्व वेदान्त से जानने योग्य, श्राकाश वायु के समान होने से श्रवेद्य नाम, रूप ग्रौर कर्म से रहित मैं ही ब्रह्म सचिदानन्द स्वरूप हूँ ॥५॥ मैं देह नहीं हूँ मुभको जन्म मृत्यु कैसे हो ? मैं प्राण रूप नहीं हूँ इसलिय मुभमें क्षा पिपासा नहीं है । मैं चेतस् रूप नहीं हूँ इसलिय मुभमें शोक ग्रौर मोह कैसे होवें ? मैं कर्ता से रहित होने से बंध मोक्ष भाव से रहित हूँ ।



## त्रात्मप्रवोध उपनिषत्। [१२]

प्रत्यक् ग्रानन्द रूप ग्रीर ब्रह्म पुरुष प्रराव रूप है। ग्रकार, जकार ग्रौर मकार ये तीन ग्रक्षर प्रगाव रूप हैं, इसको ॐकार कहते हैं। इसका उच्चारण करने से योगी जन्मरूप संसार बंधन से मुक्त होता है। शंख चक्र ग्रौर गदा को धारएा करने वाले नारायरा को नमस्कार। नमोनारायरा इस मंत्र की उपासना करने वाला बैंकुण्ठ में जायगा। जो ब्रह्मरंध्र रूप कमल है, वह विजली के समान प्रकाशता है। यह ब्रह्मण्य देवकीपुत्र रूप से, मधुसूदन रूप से, पुण्डरीकाक्ष रूप से, विष्णु रूप से ग्रौर ग्रच्युत रूप से है। सव प्रािियों में जो एक नारायए। स्थित करता है। वह काररा रूप पुरुष, काररा से रहित, परन्नहा रूप स्रोंकार, शोक मोह रहित ग्रौर विष्णु रूप है। इस विष्णु के घ्यान करने वालों का नाश नहीं होता। वह द्वैत से ऋद्वैत रूप होकर स्रभय होजाता है। जो भिन्नता को देखता है, वह अनेक प्रकार के मृत्यु को प्राप्त होता है। हृदय कमल में जो कुछ उसकी स्थिति प्रज्ञा में है। लोक प्रज्ञा नेत्र है, प्रज्ञा प्रतिष्ठा रूप से ग्रौर ब्रह्म रूप से है। इस प्रज्ञा से इस लोक का उत्क्रमण करके दूसरे लोक अर्थात् स्वर्ग में मनुष्य सब कामनायें प्राप्त करता है। वह ग्रमृत रूप होता है। सतत ज्योति जिस लोक में रहती है वह लोक मुभको दीजिये। यह Yat to be the way

ग्रक्षत लोक मान से रिहत श्रौर ग्रच्युत रूप है। जो इस लोक को प्राप्त होता है, वह ग्रमृत होता है ग्रमृत रूप ग्रोंकार को नम-स्कार है॥१॥

मुभमें से माया का नाश हुग्रा है, स्वच्छ दृष्टि रूप वस्त्र मात्र मैं हैं। ग्रस्मिता का नाश करने वाला, जगत् ईश और जीव के िभेद से रहित हूँ (१) प्रत्यक् स्रभिन्न रूप हूँ, विधि निषेध का नाश रूप है, ब्राश्रयों से पर हूँ, परमानन्द रूप पूर्ण संवित् रूप हूँ, (२) अपेक्षा रहित साक्षी हूँ, अपनी महिमा में स्थित हूँ, अचल हूँ, ग्रजर हैं, ग्रव्यय हैं, पक्ष विपक्ष भेद से रहित हैं। (३) एक रस ज्ञान स्वरूप हूँ, मोक्ष आनन्द का एक सिन्धु भी मैं ही हूँ, सूक्ष्म है, ग्रक्षर है, गुरा समूह से रहित केवल ग्रात्मा है, (४) तीन गुराों से रहित पद हूँ, कुक्षी स्थान में लोक कलना रूप हूँ, कूटस्थ चैतन्य हूँ, निष्कियमान हूँ, तर्क से रहित हूँ। (४) एक हूँ, कला से रहित हूँ, निर्मल, निर्वाण मूर्ति भी हूँ, निरवयव हूँ, ग्रज हूँ, केवल सन्मात्र सार भूत हूँ। (६) अवधि रहित निज बोध रूप हूँ, शूभ तर भाव रूप हूँ, अभेद्य हूँ, विभु हूँ, निन्दा से रहित, अवधि रूप हूँ, परमतत्व मात्र हूँ। (७) जानने योग्य हूँ वेद में ग्राराधन करने योग्य, सब भुवनों में सुंदर हूँ, परमानन्द घन हूँ, परमानन्द का एक भूमा रूप हूँ। (८) शुद्ध हूँ, अद्वय हूँ, सर्व भाव रूप हूँ, म्रादि शून्य हूँ, देशकाल ग्रौर वस्तु इनके परिच्छेद से रहित हूँ, बंध मुक्त हूँ, अद्भुत आत्मा हूँ, (६) गुद्ध हूँ, अन्तर हूँ, शाश्वत विज्ञान एक रस ग्रात्मा हूँ, शोशन किया हुग्रा परम तत्त्व मैं हूँ,

वोध और आनन्द को एक मूर्ति भी हूँ। (१०) विवेक और युक्ति की वृद्धि वाला हूँ, अद्धय आत्मा को जानता हूँ तो भी बंध मोक्ष म्रादि व्यवहार प्रतीत होता है। (११) निवृत्त हुम्रा प्रपंच भी मुभको सत्य के समान सर्वदा भासता है। जैसे सर्प ग्रादि में रज्जु की सत्ता है, ऐसे प्रपंच में केवल ब्रह्म सत्ता ही है। (१२) मैं प्रपंच का ग्राधार रूप हूँ इसलिए जगत् है ही नहीं, जैसे ईक्ष में रस रूप से शक्कर रहती है तैसे ही (१३) ग्रद्वितीय ब्रह्म रूप से तीनों लोकों में व्याप्त हूँ। ब्रह्मा से लेकर कीटपर्यन्त सब प्रागी मुफ में कल्पित हैं। (१४) बुद्बुदे से लेकर तरंग तक जितने विकार समुद्र में दीखते हैं, उन तरङ्गों में स्थित विकारों को जैसे सिंधु नहीं चाहता तैसे ही (१५) श्रानन्द रूप होने से मुफे विषया-नन्द की इच्छा नहीं होती, जैसे धनवान् को दिरद्र होने की इच्छा नहीं होती तैसे ही (१६) मुक्त ब्रह्मानन्द में निमग्न को विषय की ग्राशा नहीं होती, विष ग्रौर ग्रमृत को देखकर बुद्धिमान् पुरुष विष को त्यागता है। (१७) तैसे ही ग्रात्मा को देखकर मैं ग्रनात्मा का त्याग करता हूँ, घट में प्रकाज्ञने वाले सूर्य का घट के नाश से नाश नहीं होता (१८) तैसे ही देह को प्रकाशने वाले साक्षी का देह के नाश होंने से नाश नहीं होता। मुसको बंध, मोक्षशास ग्रौर गुरु कोई नहीं है। (१६) ये सब केवल माया का विकाश चला करो ग्रौर मन कामना से मरता रहो। (२०) ग्रानन्द बुद्धि से पूर्ण मुफ्तको दुःख कहां से हो ? में भ्रात्मा को प्रत्यक्ष

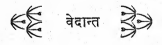
जानता हूँ, मेरा ग्रज्ञान नष्ट हुआ है। (२१) मेरा कर्नृत्व नष्ट हो गया है, ग्रव कर्तव्य कुछ नहीं है। ब्राह्मरापना, कुल, गोत्र,नाम, सौन्दर्य, जाति (२२) ये स्थूल देह में रहते हैं, स्थूल देह से भिन्न मुभमें नहीं रहते। भूख, प्यास, अन्धापना, वहिरापना, काम, क्रोधादि (२३) ये सम्पूर्ण लिङ्ग देह में होते हैं परन्तु मैं लिंग देह से रिहत होने से मुभमें कुछ भी नहीं है। जड़पना, प्रिय, मोद, म्रादि धर्म कारए। देह के हैं। (२४) परन्तु मैं नित्य निर्वकारी हूँ, इसलिये वे मेरे नहीं हैं। जैसे घुग्घू को सूर्य ग्रन्थकार रूप से दीखता है। (२४) तैसे मूढ़ को स्वप्रकाश परानन्द में ग्रन्धेरा दीखता है। चक्ष दृष्टि की बादल से रोक होने के कारगा सूर्य नहीं है; ऐसा माना जाता है (२६) तैसे ही अज्ञान से ढका हुआ जीव 'ब्रह्म नहीं है' ऐसा मानता है। जैसे अमृत विषसे भिन्न है ग्रौर विषके दोषोंसे लिपायमान नहीं होता (२७) तैसे ही जड़से भिन्न मुभको जड़ादि दोषोंका स्पर्श नहीं होता, जैसे एक छोटे से दोपक की ज्योति बहुत अन्धकार का नाश करती है (२८) तैसे थोड़ा सा भी ज्ञान महान् अज्ञान का नाश करता है। जैसे तीनों काल में रज्जु में सर्प नहीं है, वैसे ही मुक्तमें। (२६) अहं-कारादि से देह पर्यंत का जगत् नहीं है। मैं ग्रद्वय रूप हूँ। मैं चेतन रूप होने से मुभमें जड़ता नहीं है। मैं सत्य रूप होने से मुक्तमें ग्रसत्य नहीं है (३०) मैं ग्रानन्द रूप होने से मुक्तमें दुःख नहीं है। ग्रज्ञान से मुभको दुःख सत्य रूपसे भासता है। ग्रात्म प्रबोध उपनिषत् की जो एक मुहूर्त भी उपासना करता है, उसकी पूनरावृत्ति नहीं होती, पुनरावृत्ति नहीं होती।

हि वेदान्त है

### कालाग्नि सद्घ उपनिषत्। [ १३ ]

एक समय भगवान कालाग्नि रुद्र से सनत्कुमार ने पूछा "हे भगवन् ! मुभे त्रिपुण्ड की विधि तत्व सहित श्रवएा कराइये। त्रिपुण्डू क्या है, उसका स्थान कौन है, प्रमाण क्या है, कौन सी रेखा है, मन्त्र कौन से है, कौन सी शक्ति का दैवत् कौन कर्ता है श्रीर उसका क्या फल हैं?" भगवान् कालाग्नि रुद्र ने कहा ''जो द्रव्य है, सो श्रग्नि होत्र की भस्म है। 'सद्यो जातादि' पांच मन्त्र से इस भस्म को ग्रहण करना, 'ग्रग्नि रिति भस्म, वायु रिति भरम, व्योमेति भरम, जल मिति भरम ग्रौर स्थल मिति भस्म, इस मन्त्र से ग्रभिमन्त्रित करके 'मान स्तोक' इस मन्त्र से श्रंगुली पर लेकर 'मानो महान्' इस मन्त्र से जल लेकर 'त्रियायुष' इस मन्त्र से शिर, ललाट वक्ष ग्रौर स्कन्ध पर 'त्रियायुष' भ्रौर 'त्र्यंवक' इस मन्त्र से तीन रेखा करना। यह शांभव वत कहलाता है। सब देवताओं में इस वत को वेद वेत्ताग्रों ने कथन किया है। पुनः जन्म लेना न पड़े इसलिए मुमुक्षुता धारण करने वाला इसका ग्राचरण करे ।'' सनत्कूमार ने पूछा "तीन रेखा करने में त्राती हैं इसका क्या कारएा है ?" उत्तर:-- "तीन रेखाग्रों में से प्रथम रेखा गाईपत्य रूप, ग्राकाश रूप, रजो रूप, भूलोक रूप, स्वात्म रूप क्रिया शक्ति रूप,

ऋग्वेद रूप, प्रातः सवन रूप, श्रीर महेश्वर रूप, है। दूसरी रेखा दक्षिगाग्नि रूप, उकार रूप, सत्व रूप, ग्रन्तिरिक्ष रूप, ग्रन्तरात्मा रूप, इच्छा शक्ति रूप, यजुर्वेद रूप, मध्य दिन सवन रूप और सदाशिव रूप है। तीसरी रेखा ग्रद्वितीय रूप, मकार रूप, तम रूप, द्यौलोंक रूप, परमात्मा रूप, ज्ञान शक्ति रूप, सामवेद रूप, तृतीय सवन रूप ग्रीर महादेव रूप है। जो कोई विद्वान्, ब्रह्मचारी, गृहस्थाश्रमी, वानप्रस्थाश्रमी ग्रंथवा यति हो ग्रौर वह . जो त्रिपुण्ड्र को धारणा करे तो महापातकों ग्रीर उपपातकों से मुक्त होता है। सब तीर्थों में उसने स्नान किया सा होता है, उसने सब वेदों का ग्रध्ययन किया साहोता है। सब देवता ग्रों का वह जाता होता है, वह सब रुद्र मन्त्रों का जप करने वाला होता है, वह सब भोग का भोगता है ग्रीर देह त्याग करके शिवपने को प्राप्त होता है। उसकी पुनरावृत्ति नहीं होती।" इस प्रकार कालाग्नि रुद्र ने कहा। जो इसका अध्ययन करता है वह भी उसके समान होता है।



## तुरीयातीत उपनिषत्

#### [48]

पितामह 'ब्रह्मा अपने पिता भगवान नारायरा के समीप श्राकर पूछने लगे "तुरीयातीत श्रवधूत का मार्ग कैसा है श्रौर उसकी स्थिति कैसी होती है ?" भगवान नारायण ब्रह्मा से कहने लगे ''जो अवधूत मार्ग में होता है, ऐसा पुरुष दुर्लभ्य है, ऐसे पुरुष बहुत रूप से नहीं होते । यदि कहीं एकाध होता है, तो वह हमेशा पवित्र है, वैराग्य मूर्ति रूप है, ज्ञानाकार रूप से है ग्रौर वेद पुरुष रूप से है ऐसा ज्ञानी मानते हैं। जो महा पुरुष है, वह ग्रपना चित्त मुफ्तमें स्थित करके रहा हुग्रा है ग्रीर मैं उसमें स्थिति करके रहा हुग्रा हूँ। वह प्रथम कुटीचक सन्यासी रूप होता है, पीछे कम से बहूदक होता है। बहूदक हंस संन्यस्त का अव-लम्बन करके पीछे परमहंस रूप होता है ग्रौर स्वरूपानुसंधान से सब प्रपंच को जानकर, दंड, कमंडलु, कटिसूत्र, कौपीन, ग्राच्छा-दन ग्रीर विधि ग्रनुसार कही हुई सब क्रियादिक का जल में त्याग करके दिगम्बर रूप होकर, विवर्ण ग्रौर जीर्ग वल्कल, अजिन का भी त्याग करके विधि निषेध रहित जीवन बिताता है वह क्षौर, तेल, मर्दन, स्नान श्रौर ऊर्घ्व पुँड्रादिक (तिलक) का त्याग करता है। वह पुण्य, अपुण्य से रहित होता है। वह ज्ञान ग्रीर ग्रज्ञान का भी त्याग करता है। उसको शीत, उष्ण सुख

दुःख मान श्रौर श्रपमान नहीं होता। तीन वासनाश्रों सहित, निन्दा, ग्रनिन्दा, गर्व, मत्सर, दंभ, दर्प, द्वेष, काम, क्रोध, लोभ, मोह, हर्ष, अमर्ष, असूया और अपने देह का संरक्षण आदिक का उसने दहन किया होता है। वह ग्रपने शरीर को मृतक के श्राकार के समान देखता है। वह यत्न से रहित होता है, नियम से रहित होता है, उसको लाभ हानि सब समान होते हैं। एक गाय के समान घास स्रादि जो कुछ प्राप्त हो उससे निर्वाह करता है श्रौर वह लालच से रहित होता है। उसने सब विद्या श्रौर पांडित्य रूप प्रपंच का त्याग किया होता है इसलिये वह अपने को गृढ़ रखता है ग्रीर ज्येष्ठ ग्रीर कनिष्ठ के भेद को पूर्ववत् कायम रखता है वह सर्वोत्कृष्ट ग्रीर सर्वात्मफ ग्रद्धैत रूप से कल्पना करता है। 'मुभसे अन्य कुछ भी नहीं है,' ऐसा वह मानता है वह देव गुरु ग्रादि धन का ग्रात्मा में उपसंहार करता है। वह दुःख से दुखी नहीं होता, सुख से हर्ष नहीं मानता। उसे राग में प्रीति नहीं होती, उसकी सब इन्द्रियाँ शूभाशूभ से उपराम को प्राप्त हुई होती है। पूर्व प्राप्त हुए ग्राश्रम, ग्राचार, विचार, विद्या, धर्म प्रभाव ग्रादि की स्मृति उसकी नहीं होती। उसने वर्गाश्रम और भ्राचार का त्याग किया हुआ होता है। रात्रि और दिन उसको समान होता है इसलिये वह सोता नहीं वह विचरता रहता है उसके पास देहमात्र रहा हुग्रा होता है। उसको जल और स्थल कमंडल रूप से हैं और वह हमेशा उन्मत्तपने से रहित है तो भी बालक, उन्मत्त ग्रौर पिशाच के समान

THE LEGISLERY

स्रकेला विचरता है, किसी से बोलता नहीं परन्तु स्वरूप के ध्यान में रहा हुन्ना होता है। निरालम्ब का स्रवलम्बन करके स्नात्मिनिष्ठा से वह स्नौर सब विस्मरण करता है, ऐसा तुरीयातीत स्रवधृत वेष वाला स्रद्धैत निष्ठा में तत्पर, प्रण्य के भाव से युक्त होकर देह का त्याग करता है वह स्रवधृत है। वह ही कृत कृत्य हो जाता है।। ॐ ततू सत्।।



### अध्यातम उपनिषत्

### [ 94]

शरीर के मध्य भाग में अज, एक और नित्यरूप आत्मा रहता है। इस ग्रात्मा का पृथिवी शरीर है। वह पृथिवी के मध्य भाग में रहता है तो भी पृथिवी उसे जान नहीं सकती। इस श्रात्मा का जल शरीर है। जल के मध्य में श्रात्मा रहता है तो भी जल ग्रात्मा को नहीं जानता। इस ग्रात्मा का तेज शरीर है। तेज के मध्य में ग्रात्मा रहता है तो भो तेज उसको नहीं जानता। इस ग्रात्मा का वायु शरीर है। वह वायु के मध्य में रहता है तो भी वायु उसको नहीं जानता। ग्रात्मा का ग्राकाश शरीर है ग्राकाश में संचार करने पर भी ग्राकाश उसको नहीं जानता। श्रात्मा का मन शरीर है, वह मनमें रहता है तो भी मन उसको नहीं जानता । ग्रात्मा का बृद्धि शरीर है। ग्रात्मा बृद्धि में रहता है तो भी बुद्धि ग्रात्मा को नहीं जानती। ग्रहंकार उसका शरीर है, वह अहंकार में रहता है तो भी अहंकार उसको नहीं जानता । चित्त उसका शरीर है, वह चित्त में रहता है तो भी चित्त उसको नहीं जानता । अव्यक्त उसका शरीर है, वह अव्यक्त में रहता है तो भी अव्यक्त उसको नहीं जानता। अक्षर उसका शरीर है, वह अक्षर में रहता है तो भी अक्षर उसको नहीं जानता । मृत्यु उसका शरीर है, वह मृत्यु में रहता है तो भी मृत्यु

उसको नहीं जानता। यह सब प्राणियों का ग्रंतरात्मारूप गुद्ध, दिव्य, प्रकाशरूप ग्रीर नारायगारूप है।

देह, चक्षु, ग्रादिक ग्रनात्म वस्तुग्रों में जो 'मैं' ग्रौर 'मेरा' ऐसा भाव होता है, उसको ग्रध्यास कहते हैं। विद्वान पुरुषों को ब्रह्म में श्रासक्ति रखकर श्रध्यास का त्याग करना चाहिये।।१॥ बुद्धि श्रौर उसकी वृत्ति के साक्षीरूप इस प्रत्यक् श्रात्मा को 'ग्रात्मा मैं ही हूँ' ऐसी वृत्ति रखकर ग्रपने ग्रीर दूसरे में ग्रात्म-बुद्धि का त्याग कर दे ॥२॥ लोगों के अनुसार वर्तने के भाव को त्याग कर देह के अनुवर्तन के भाव का त्याग करे, शास्त्र के समान वर्तने के भाव का त्याग कर दे, श्रीर श्रपने ग्रध्यास का भी त्याग कर दे ॥३॥ म्रात्मा के सर्वात्मपने को जान कर श्रुतियों श्रौर युक्तियों से उसका श्रनुभव करके योगियों का मन स्वात्मा में हमेशा स्थिति करके नाश को प्राप्त होता है।।४।। निद्रा को, लोक वार्ता को, शब्दादिक को और ग्रात्मविस्मृति को कभी भी ग्रवकाश न देकर ग्रात्मा में ग्रात्मा का चितन करे।।।। माता पिता के मल से उत्पन्न हुए ऐसे मल मांस वाले शरीर का चण्डाल के समान त्याग करके ब्रह्मरूप से तू कृतार्थ हो ॥ ६॥ जैसे घटाकाश का महाकाश मैं लय होता है तैसे आत्मा का परमात्मा में लय करके हे मुनि ! तू मौनी हौजा ।।।। ग्रात्मा से हमेशा ग्रधिष्रान रूप स्वप्रकाश का अनुभव करके शरीर का भीर ब्रह्माण्ड का भी मैले के पात्र के समान त्याग कर ॥ ।। ॥

भ्रानन्द रूप चिदात्मा में, देह में रहने वाली ग्रहं बुद्धि को स्थापन करके; सब चिन्हों को त्याग करके तू केवल रूप हो ॥ ॥ जैसे दर्परा में ग्रंतःपुर का भास होता है तैसे जिसमें जगत् का भास होता है 'वह ब्रह्मरूप मैं स्वयं हूं' ऐसा मान कर कृत-कृत्य हो ॥१०॥ ग्रहंकाररूप मगर से मुक्त हुन्ना ग्रपने स्वरूप को प्राप्त होता है, वह चन्द्र के समान निर्मल, पूर्ण, सदानन्दमय ग्रौर स्वयंप्रभा रूप होकर रहता है ॥११॥ क्रिया के नाश होने से चित्ता का नाश होता है, चिंता के नाश होने से वासना का क्षय होता है श्रीर वासना क्षय होने से मोक्ष होता है, उसको जीवन-मुक्ति कहते हैं।।१२।। सबमें श्रौर सब दिशाश्रों में एक ब्रह्म का ही अवलोकन करने और सद्भाव रूप भावना दृढ़ होने से वासना का लय होता है।।१३।। किसी समय ब्रह्मनिष्ठा में प्रमाद न करना चाहिये। ब्रह्मवादियों को ब्रह्मविद्या में प्रमाद करना मृत्यु-रूप कहलाता है ।।१४।। जैसे हाथ से हटाई हुई जलकी काई थोड़ी देर भी नहीं रहती तैसे परांगमुख ऐसे प्राज्ञ को माया श्रावरण करती है।।१५॥ हे निष्पाप जो मनुष्य जीता हुश्रा ही केवल ग्रवस्था को पाप हुगा है, वह ही केवल विदेह रूप है, (इसलिये) समाधि को प्राप्त करके तू निर्विकल्प हो ।।१६।। जब निर्विकल्प समाधि से ग्रद्धैत ग्रात्मा का साक्षात्कार होता है तब ग्रज्ञान रूप हृदय ग्रन्थि का समूल नाश होता है।।१७॥ इस भ्रात्मा में भ्रहंभाव को हढ़ कर देहादि में उसका त्याग करते हुए घट पटादिक के समान सब में उदासीन रहना चाहिये ।।१=।।

ब्रह्मा से लेकर स्तंभ पर्यन्त सब मिथ्या उपाधि रूप है इसलिए उनमें एक ग्रात्म रूपसे रहने वाले स्वात्म स्वरूपका दर्शन करना चाहिए ॥१६॥ मैं ही ब्रह्मा, विष्णु, इन्द्र, शिव ग्रौर विश्व रूप हूँ ग्रौर मेरे सिवाय ग्रन्य कुछ भी नहीं है ॥२०॥ ग्राभास सहित सब वस्तुत्रों का निराश कर के जिसने उनको अपने आत्मा में म्रारोपरा किया है ग्रौर जो भ्राप पूर्ग, म्रद्वय ग्रौर म्रक्रिय रूप से हुग्रा है।।२१।। एक ही परमार्थ वस्तु में विश्व जैसी कल्पना ग्रसत् कल्पना रूप, है, पर वस्तु ब्रह्म है, जो निर्विकार,निराकार, ग्रीर निर्विशेष है, उसमें भेद भाव कहां से हो ? ॥२२॥ ग्रात्मा द्रष्टा, दर्शन ग्रौर दृश्यादि भाव से रहित है, निरामय रूप है, कल्पना रहित है, महान समुद्र के समान ग्रत्यन्त परिपूर्गा है॥२३॥ जैसे तेज में ग्रंधकार का लय होता है, तैसे जिसमें सब भ्रांति का लय होता है ऐसे चिदात्मा में भेद कहां से हो ? ऐसे एक परम तत्व में भेद का कर्ता किस प्रकार संभवित हो सके ॥२४॥ एक परम तत्व में भेद किस प्रकार हो ? सुख मात्र सुषुप्ति में भेद किसने देखा है ।।२५।। यह विश्वचित्त में से उत्पन्न हुम्रा है ग्रौर चित्त के ग्रभाव से उसमें का कुछ भी नहीं रहता इसलिए परमात्मा में चित्त को एकाग्र करना चाहिए ॥२६॥ ग्रखंडानन्द म्रात्मा जो म्रपना स्वस्वरूप है उसको जानकर बाहर ग्रौर भीतर सदानन्द रसका ग्रास्वाद ग्रात्मामें होता है॥२७॥ बोध इसवैराग्य का फल है, बोधका फल उपरित है उपरित का फल स्वानन्द के भ्रनुभव से होने वाली शांति है ॥२८॥ उत्तर २ के स्रभाव से

पूर्व २ का रूप निष्फल है, नियुत्ति ही परम तृप्ति है और उपमासे रहित भ्रानंद है।।२६।।माया रूपीउपाधिसे युक्त,जगत् का कारगा रूप सर्वज्ञत्वादि लक्षरा वाला, परोक्ष श्रौर सत्यादि लक्षरा वाला तत्पद कहा जाता है।।३०:।जो अन्तः करण वालाचैतन्य 'मैं' ऐसे विषयपने से प्रतीत होता है वह त्वंपद से कहा जाता है।।३१।। माया तथा म्रविद्या जो ईश्वर ग्रौर जीव की उपाधि है, उनको छोडकर श्रखण्ड सच्चिदान्द परब्रह्म का श्रनुभव होता है ।।३२।। इस प्रकार वेदान्त वाक्यों से प्रतिपादन किए हुए ग्रर्थ का जो ग्रन्-संधान है वह श्रवण है, युक्ति से निश्चित किए हुए का जो अनु-संधान है वह मनन है।।३३।। श्रवरा मनन द्वारा संशय से रहित हुये ग्रर्थ में जो चित्त की एकाग्रता का होना है वह निदिध्यासन कहलाता है।।३४।।ध्याता श्रौर ध्यान का त्याग करके केवल ध्येय का विषय करने वाली निर्वात स्थान में दीपशिखा के समान स्थिर चित्त की जो अवस्था है, वह समाधि कहलाती है ।।३४॥ वृत्ति तो ग्रात्मगोचर होने से उस काल में ज्ञात हैं समाधि से उठे हुए के स्मर्ण से अनुमान होती हैं ।।३६।।इस अनादि संसार में करोड़ों प्रकार के कर्म संचय हो रहे हैं इस समाधि से सब लय को प्राप्त हो जाते हैं और शुद्ध (ग्रात्म) धर्म की युद्धि होती है।।३७।। योग जानने वाले इस समाधि को धर्म मेघ कहते हैं यह धर्म रूप श्रमृत की हजारों धारायें वर्षती हैं ।।३८।। इससे वासना जाल का समग्र नाश होजाता है ग्रौर पाप पुण्य रूप जितने कर्मों का संचय हुंगा होता है वे सब मूल सहित नाश हो

जाते हैं ॥३६॥ पहिले जिन वाक्यों का प्रतिबंध रहित सत्य भास परोक्ष होता था ग्रौर ग्रव हाथ में ग्रामला हो इस प्रकार ग्रपरोक्ष बोध की उत्पत्ति होती है ॥४०॥ भोग्य पदार्थों में वासना की उत्पत्ति न हो, यह वैराग्य की ग्रविध है, ग्रहंता का उदय न हो, यह बोध की ग्रविध है ॥४१॥ लीन हुई वृत्तियों की फिर से उत्पत्ति न हो यह उपराम की ग्रविध है ग्रौर स्थिति प्रज्ञा वाला वहीं यित है जिसको सदानन्द।प्राप्त होता है ॥४२॥

त्रह्म ग्रीर ग्रात्मा की उपाधियों को छोड़ कर, एकता करने वाला योगी निर्विकार, किया रिहत ब्रह्म में लीन वृत्ति होता है ॥४३॥ ब्रह्म ग्रीर ग्रात्मा को एक विषय करने वाली विकल्प रिहत चेतन मात्र वृत्ति को प्रज्ञा कहते हैं वह सर्वदा वह प्रज्ञा-वान् जीवन्मुक्त कहलाता हैं ॥४४॥ जिसको देह ग्रीर इन्द्रियों में कभी ग्रहंभाव ग्रीर ग्रन्य में 'यह' भाव कहीं भी नहीं होता उसको जीवन्मुक्त जानना चाहिये॥४५॥

जो पुरुष अपनी बुद्धि से जीव और ब्रह्म में और ब्रह्म श्रीर जगत् में भेद नहीं जानता वह जीवन्मुक्त है ।।४६।। सत्पुरुषों से पूजित होने से और दुर्जनों से दुःख प्राप्त होने से जो समभाव में रहता है, वह जीवन्मुक्त है ।।४७।। जिसने ब्रह्म तत्त्व को जाना है, उसको प्रथम के समान संसार नहीं रहता और जो प्रथम के समान ही रहे तो जानना चाहिये कि वह ब्रह्मतत्व से श्रज्ञात—बहिर्मुख है ।।४८।। जब तक सुखादि का अनुभव होता है तब तक प्रारच्ध

मानने में म्राता है; क्योंकि फल का उदय पूर्व की किया से ही होता है, किया बिना कभी भी नहीं होता ।।४६।। जैसे जाग्रत ग्रवस्था प्राप्त होने से स्वप्न कर्म का लय होजाता है तैसे ही मैं 'ब्रह्म हूँ' ऐसा ज्ञान होने से सैकड़ों भ्रौर करोड़ों कल्पों के बने हुए संचित कर्मों का लय होता है।।४०।। जैसे श्राकाश किसी से लेपायमान नहीं होता ऐसे ही जिस यित को 'मैं ग्रसंग उदासीन हूँ' ऐसा ज्ञान उत्पन्न हुग्रा है वह किसी प्रकार के कर्मों से कभी भी लेपायमान नही होता ।।५१ जैसे श्राकाश घट का योग करके भीर दारू की गंध से लेपायमान नहीं होता तैसे आतमा उपाधि के योग व उनके धर्मों से लेपायमान नहीं होता।।५२।। ज्ञान होने के प्रथम जिसका फल प्राप्त होना ग्रारम्भ हो चुका है ऐसा प्रारब्ध कर्म निशान लगाने के उद्देश्य से छुट चुके हुए वाए। के समान; फल दिये बिना नाश को प्राप्त नहीं होता ।। १३।। वाघ समसकर वाएा छोड़ दिया, पीछे से जाना गया कि गाय है तो भी वह वारा स्थिर नहीं होता, वेग से भरा हुआ निशान पर जाकर लगता ही है।।५४।। 'में ग्रजर हूँ ग्रमर हूँ' इस प्रकार त्र्यात्मा को जानने वाले को - ग्रात्मा में टिके हुए को प्रारब्ध कर्म की कल्पना ही कहाँ से हो ? ।। ४५।। जब देह रूप से स्थिति होती है तब प्रारब्ध सिद्ध होता है, देहात्म भाव ही इष्ट नहीं है इसलिये प्रारब्ध को छोड़ देना चाहिये।।४६।। देह का प्रारब्ध कहना भी भ्रांति की कल्पना है ॥५७॥ ग्रध्यस्त पदार्थे सत्य नहीं होता, ग्रसत्य का जन्म नहीं होता, जो जन्मा नही है उसका नाश नहीं होता और

श्रसत् का प्रारब्ध नहीं होता ॥ १८॥ ज्ञान से श्रज्ञान के कार्य का मूल सहित, नाश होता है तब देह का रहना ही किस प्रकार संभवे ? ऐसी शंका जड़ पुरुषों की होती है। उसका समाधान करने के लिये श्रुंति से "बाह्य दृष्टि" से प्रारब्ध रहता है ऐसा कहा है ॥ १९॥ देहादिक सत्य हैं, ऐसा विद्वान् पुरुषों के जानने के निमित्त नहीं।

ब्रह्म परिपूर्ण भ्रादि भ्रौर भ्रन्त से रहित, क्रिया के भ्रयोग्य ग्रौर विकिया रहित है ॥६०॥ सद्रूप, चिद्रूप, ग्रानन्द रूप ग्रौर ग्रव्यय, सबका ग्रपना ग्राप, एक रस, पूर्ण, श्रनन्त ग्रौर सब तरफ मुख वाला है ॥६१॥ छोड़ा न जाय ऐसा, ग्रहरा न किया जाय ऐसा, विषयों से रहित, ग्राश्रय से रहित, निर्गु गा, ग्रक्रिय, सूक्ष्म, निर्विकल्प ग्रौर निरंजन है ॥६२॥ जिसको मन ग्रो वार्गी नहीं पहुँचते, इसलिये जिसका स्वरूप निरूपएा नहीं होसक्ता ऐसा, सत्य, परिपूर्ण , स्वतः सिद्ध, शुद्ध ज्ञान स्वरूप उपमा रहित ऐसी ब्रह्म एक ग्रौर ग्रद्वितीय है, उसमें नानापना कुछ भी नहीं है ॥६३॥ ग्रपने ग्रनुभव से ग्रपने ही ग्रात्मा को स्वयं ग्रखंडित जानकर, सिद्ध होकर, ग्रपने ही निर्विकल्प रूप से सुख पूर्वक ग्रात्मा में रहना ॥६४॥ यह जगत् कहां गया, वह कहां लीन होगया, ग्रौर उसे कौन ले गया ? यह तो स्रभी मेरे देखने में स्राया था ! क्या यह बड़ा ग्राश्चर्य नहीं है ? ॥६४॥ ग्रखंड ग्रानन्द रूप ग्रमृत से भरा हुन्ना, ब्रह्मरूप महा सागर में क्या लेना ? क्या छोड़ना ? क्या भिन्न है ? ग्रौर क्या विलक्षण है ? कुछ भी नहीं ॥६६॥ इस स्थित में मैं कुछ भी देखता नहीं हूँ, सुनता नहीं हूँ, श्रौर जानता भी नहीं हूँ! मैं तो सदानन्दमय श्रपने स्वरूप से स्व लक्षण हूँ ॥६७॥ मैं श्रसंग हूँ, श्रंग रहित हूँ, लिंग रहित हूँ, शांत हूँ, श्रनंत हूँ, निर्मल हूँ श्रौर सनातन हूँ ॥६८॥ में श्रकर्ता हूँ, श्रभोक्ता हूँ, निर्विकार हूँ, किया रहित हूँ, शुद्ध बोध रूप हूँ, केवल हूँ श्रौर हमेशा मंगल स्वरूप हूँ, ॥६९॥ यह विद्या प्रथम हिरण्यगर्भ को दी, गई, हिरण्यगर्भ से ब्रह्मा को मिली ब्रह्मा ने घोर श्रांगिरस को दी घोर श्रांगिरस ने रैक्व को दी, रैक्व ने राम को दी, राम से सव भूत प्राणियों में प्रवृत्त हुई। यह निर्वाण का उपदेश है, वेद का उपदेश है, वेद का उपदेश है, वेद का उपदेश है,

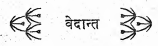


## स्कन्दोपनिषत्।

### [ 98 ]

स्कन्द कहते हैं: हे महादेव! मैं ग्रापकी किंचित् कृपा से अच्युत रूप, शिव स्वरूप हूँ ग्रौर विज्ञानवन हूँ, इससे ब्रधिक क्या होगा ! ।।१।। जब ग्रन्तःकरण विषयाकार होकर विस्तार को प्राप्त होता है तब अपने स्वरूपका भान नहीं होता स्रौर जब अंत:-कररा का नाश होजाता है तब ज्ञान स्वरूप हरि ही रहता है ॥२॥ मैं ज्ञान स्वरूप में स्थित हूँ ग्रीर ग्रजन्मा हूँ, इससे ग्रधिक ग्रौर क्या है! इसके सिवाय सब जड़ स्वप्न के समान नष्ट होने वाला है ॥३॥ चैतन्य ग्रौर जड़ का जो द्रष्टा है वह ही ग्रच्युत, ज्ञान स्वरूप है, वह ही महादेव है, वह ही महा हरि है।।।।। वह ही ज्योतियों का ज्योति है, वह ही परमेश्वर हैं, वह ही परब्रह्म वह हो ब्रह्म मैं हूँ, इसमें संशय नहीं है ॥४॥ जीव शिव है, शिव जीव है, वह जीव केवल शिव है, जिस प्रकार छिलके से ढका हुम्रा धान होता है, छिलका उतर जाने से चाँवल होजाता है ॥६॥ इसी प्रकार ( कर्म में ) बंधा हुम्रा जीव है, कर्म ( वासना ) नाश होने पर सदा शिव है, इसी प्रकार पाश में बाधा हुआ जीव है, पाश से छूटा हुआ सदा शिव है।।।। शिव विष्णुरूप है और विष्णु शिव रूप है, शिवका हृदय विष्णु है मौर विष्णु का हृदय शिव है ॥ ।। जैसे शिवमय विष्णु है ऐसे ही विष्णुमय शिव है

इनमें जब मैं भ्रन्तर नहीं देखता है तब मैं इसी शरीर में कल्यारा को प्राप्त हुम्रा हूँ ॥६॥ जिस प्रकार शिव मौर केशव में भेद नहीं है इसी प्रकार देह को देवालय कहा है स्रौर जीव केवल शिव है, श्रज्ञान निर्माल्य को छोड़ कर सोऽहं (वह मैं हूँ) इस भाव से उसका पूजन करे ॥१०॥ श्रभेद देखना ज्ञान है, मन का विषय ( वृत्ति ) रहित होना ध्यान है, मन के मल का त्याग स्नान है श्रीर इन्द्रयों को रोकना शौच है।।११ ब्रह्म रूपी ग्रमृत का पान करे, देह रक्षा के लिये भिक्षा का भोजन करे, है त से रहित एकान्त स्थान में अकेला वास करे, जो बुद्धिमान इस प्रकार का श्राचरण करे सो मुक्ति को प्राप्त हो ॥१२॥ श्री परमधाम, कल्याण स्वरूप, चिरायु को नमस्कार है, हे नृसिंह देवेश! ग्रापके प्रसाद से विरिचि, नारायगा, शंकर स्वरूप, ग्रचिन्त्य, ग्रव्यक्त, ग्रनंत. ग्रव्यय, वेद स्वरूप ब्रह्म को ग्रात्म स्वरूप से जानते हैं ॥१३॥ जो विद्वान् पुरुष उस विष्णु के परम पद को स्वर्ग के विस्तार के समान नेत्रों से प्रत्यक्ष देखते हैं ॥१४॥ वे विद्वान् ब्रह्म भाव में लीन होकर ब्रह्म को प्राप्त होते हैं वह विष्णु का परम पद है वह ही निर्वांग का उपदेश है, वह ही वेद का उपदेश है वह ही वेद का उपदेश है ॥१४॥



# तेजो बिन्दु उपनिषत्। [ १७ ]

विश्वात्मा हृदय में टिका हुम्रा ॐकार स्वरूप तेजोबिन्दु परंध्यान रूप है। जो अगु रूप, शंभु रूप, शान्त, स्थूल, सूक्ष्म ग्रौर पर है।। १।। दुःख से प्राप्त होने योग्य, कठिनाई से म्रारा-धना करने योग्य, कठिनाई से देखने योग्य मुक्त ग्रीर ग्रव्यय स्वरूप है मुनि श्रीर विद्वानों को उसका साक्षात् घ्यान दुर्लभ हैं ।।२।। नियमिताहार करनेवाला, क्रोधको जीतने वाला, संग को जीतनेवाला, इन्द्रियों को जीतनेवाला, द्वन्द्व रहित ग्रहँकार रहित, श्राशारहित, परिग्रहरहित, ॥३॥ जो श्रगम्य वेदका कर्तां, स्थिर मनसे प्राप्त होनेयोग्य श्रौर तीनों (वेदों) को जिसके मुख्यमें जानता है, वह तीनों धाम वाला हंस कहलाता है।।४॥ उस विष्णु के परम पद को तन्द्रा रहित, आश्रय रहित, चन्द्र रूप कला वाला, सुक्ष्म. परम और अत्यन्त गुप्त जानो ॥ ।।। वही तीन मुख वाला, तीन गुरा के स्थान रूप, तीन धातु वाला, रूप रहित निश्चल, विकल्प रहित, ग्राकार रहित ग्रौर ग्राश्रय रहित ॥६॥ उपाधि रहित स्थान वाएा। ग्रौर मनका ग्रविषय, भाव से ग्रहरा करने योग्य स्वभाव वाला, शरीर रहित और अविनाशी पद है।।।।। वह अद्वितीय, ग्रानन्द से ग्रतीत, दुःख से देखने योग्य, मुक्त, ग्रव्यय स्वरूप,

चिंतवन करने योग्य, विशेष मुक्त, सनातन, ग्रचल ग्रौर नाश रहित है।। दा। वह ब्रह्म है, वह अध्यात्म है, वह विष्णु है, वह शरण है। चिंतन न किया जाय ऐसा जो चिन्मय श्रात्मा है, वह परम स्राकाश रूपसे स्थित है ॥ ।।। वह शून्यसे विरुद्ध, शून्य भाव वाला परंतु शून्य से अतीत और हृदय में स्थित है। न ध्यान है, न घ्यान करने वाला है ग्रौर न ध्यान करने योग्य ध्येय ही है।।१०।। न सब है, केवल परम शून्य है, उसने 🕉 न पर है न अपर, न अपर से पर है। वह चिंतवन करने के अयोग्य, श्रौर न जानने योग्य है, न सत्य न पर है ऐसा जानो ॥११॥ मुनियों से न मिला हुम्रा, देवताम्रों से न मिला हुम्रा पर जानो लोभ, मोह, भय, गर्व, काम, क्रोध ग्रौर पाप रूप नहीं है ॥१२॥ शीत उष्णा भूख प्यास ग्रौर संकल्प विकल्प रूप नहीं है। उसमें न ब्रह्म कुल का दर्प है, न मुक्ति की ग्रन्थि का संचय है ॥१३॥ न भय है, न सुख दुःख है, न मान ग्रपमान है। इन भावों से छुटा हुम्रा, वह ब्रह्म ग्रहरा करने योग्य है ग्रीर वही परम है ॥१४॥

यम, नियम, त्याग, मौन देश ग्रौर काल । श्रासन, सुल वंध, देह की समानता ग्रौर दृष्टि की स्थिरता ॥१४॥ प्रारागायाम, प्रत्याहार ग्रौर धारएा। ग्रात्म ध्यान ग्रौर समाधि ये कम से ग्रंग कहे हैं ॥१६॥ सब ब्रह्म है इस प्रकार के ज्ञान से ग्रौर इन्द्रिय समूह का संयम यह यम कहा जाता है, इस प्रकार कहे हुए यम का बारभ्बार ग्रभ्यास करना चाहिये॥१७॥ सजातीय

(मैं असंग ब्रह्म हुँ इस प्रकार) का प्रवाह श्रीर विजातीय (मैं जीव हूँ इस प्रकार ) का तिरस्कार यह परानन्द रूप नियम विद्वानों से नियम से किया जाता है।।१८।। त्याग ऋत्यन्त पूज्य ग्रौर शीघ्र मोक्ष का देने वाला है ॥१६॥ मन सहित वागीं जिसको न प्राप्त करके निवृत्त होती है ऐसे योगियों को प्राप्त होने योग्य मौन का पण्डित सदा ग्राचरण करे ।।२०।। जो वाणी का विषय न हो उसे कौन कह सकता है ? यद्यपि प्रपंच का कथन हो सकता है, तो वह भी शब्द से रहित अनिर्वचनीय है ॥२१॥ ग्रथवा जो सब स्वाभाविक हो जाय वह मौन है। वाएगि का मौन तो वालकों के लिए है, ब्रह्मवादियों के लिये अयोग्य है।।२२ जिसमें ग्रादि ग्रन्त ग्रौर मध्य में जगत् नहीं है, जिस करके यह हमेशा व्याप्त है, वह देश निर्जन कहा गया है ॥२३॥ ब्रह्मा श्रादि सब भूतों की कल्पना निमेष (जितनी देर में पलक वन्द किए जांय उस काल-क्षरा का १६२०० वाँ भाग ) से है ग्रीर ग्रखण्ड ग्रानन्द, श्रद्धितीय ब्रह्म काल शब्द से कहा गया है ॥२४॥ जिसमें नित्य ब्रह्म का चितवन सुख से ही हो, उसको ग्रासन जाने, जो इससे ग्रन्य प्रकार का है वह सुख का नाश करने वाला है ।।२५।। सिद्धि प्राप्त करने के लिए सब भूतों के ग्रादि रूप ग्रीर विश्व के ग्रद्धितीय ग्रधिष्रान ग्रासन है जिसमें टिकने से सिद्धों को सिद्धि प्राप्त हुई है, उसको सिद्धासन कहते हैं ॥२६॥जो सब लोकों का मूल है, जो मूल चित्त का बंधन है, वह मूल बंध ब्रह्मवादियों को सेवन करने योग्य है।।२७।।

समान ब्रह्म में लीन होने को अङ्गों की समानता जाने, सूखे वृक्ष के समान सीधा रहना समानता नहीं है।।२८।। ज्ञानमयी दृष्टि करके जगत् को ब्रह्ममय देखे, वही दृष्टि परम उदार है, नासिका के स्रग्र भाग को देखने वाली उदार नही है।।२६।। भ्रथवा जहाँ द्रष्टा, दर्शन भ्रौर दृश्य का भ्रन्त हो जाय वहां ही दृष्टि करनी चाहिये, नासिका के ग्रग्न भाग को देखने वाली नहीं ।।३०।। चित्त ग्रादि सर्व भागों में ब्रह्म रूप की भावना करके सब वृत्तियों का रोकना प्रागायाम कहलाता है ॥३१॥ प्रपंच का निषेध करना रेचक कहा गया है। मैं ब्रह्म ही हूँ, यह वृत्ति पूरकवायु कहलाती है।।३२!।उस वृत्ति की निश्चलता क्ंभक प्रागा याम है; यहप्राणायाम ज्ञानियों के लिएहै श्रज्ञानियों के लिएनाकका दवाना है।।३३।। विषयोंमें ग्रात्मपना देखकर मनका चैतन्य में रंग जाना प्रत्याहार जानना चाहिये, उसका बारम्बार ग्रभ्यास करना चाहिए।।३४।। जहाँ-जहाँ मन जाता है वहाँ-वहाँ ब्रह्म के देखने से मन की धारणा होती है, वह धारणा उत्तम मानी गई हैं ॥३५॥ 'मैं ही ब्रह्म हूँ' इस प्रकार की निरालम्ब सद्वृत्ति से परमानन्द देने वाली स्थिति का नाम घ्यान है ॥३६॥ ग्रौर निर्विकार बुद्धि ब्रह्माकार होकर फिर वृत्ति का विस्मरण होना समाधि कहलाती है।।३७।। जब तक इस प्रकार के ग्रकृत्रिम (वास्तविक) ग्रानन्द की प्राप्ति न हो तव तक साधु अच्छी प्रकार से अभ्यास करे; जब तक पुरुष का लक्ष्य स्वयं प्रत्यक्ष न हो जावे।।३८।। बाद योगीराज साधन से मुक्त होकर सिद्ध होता है तब उसके मन ग्रौर वागाी का विषय ही ग्रपना स्वरूप हो जाता है ॥३६॥ परन्तु समाधि करते हुए विघ्न ग्रवश्य ग्राते हैं। ग्रनुसन्धान का त्याग, ग्रालस्य, भोग की इच्छा ॥४०॥ लय, ग्रन्धकार, विक्षेप, तेज, पसीना भ्रौर शून्यता, इस प्रकार के बहुत से विघ्न ब्रह्म ज्ञानियों को त्यागने चाहिए ॥४१॥ भाव वृत्ति से भावना है, शून्य दृत्ति से शून्यता है, ब्रह्म दृत्ति से पूर्णता है, उंस (ब्रह्म वृत्ति) से पूर्णता का अभ्यास करे ।।४२।। जो मनुष्य इस परम पवित्र ब्रह्म नाम वाली वृत्ति को छोड़ते हैं वे पशुस्रों के समान वृथा ही जीते हैं।।४३।। जो इस वृत्ति को जानते हैं भ्रौर जान कर जो उसे बढ़ाते हैं वे पुरुष धन्य हैं, ग्रौर तीनों लोकों में वन्दना करने योग्य हैं।।४४।। जिनकी वृत्ति समान होकर वृद्ध हुई है ग्रौर फिर परिपक्व हुई है, वे ही सत्य ब्रह्म भाव को प्राप्त हुए हैं, दूसरे शब्दवादी नहीं प्राप्त होते ।।४५:। ब्रह्म वार्ता में कूशल, वृत्तिहीन ग्रीर राग वाले वे भी श्रज्ञानता के कारए। बारम्वार ग्राते जाते है ।।४६॥ वे (ज्ञानी) ब्रह्ममती वृत्ति के बिना ग्राधे क्षरण भी नहीं टिकते जैसे कि ब्रह्मादि, सनकादि शुकादि टिकते हैं ॥४७॥ जिसका कार्य कारण रूप होता है, उसके कार्य में कारए। ही उत्पन्न होता है। इस प्रकार कार्य के ग्रभाव का विचार करने से स्वरूप से कारण नाश हो जाता है।।४८।।जव वाग्गी को भ्रविषय रूप वस्तु शुद्ध होती है तब शुद्ध चित्त वालों को परम वृत्ति का ज्ञान उदय होता है ।।४६।। तीव्र वेग से भावना की हुई जो वस्तु निश्चय स्वरूप है उसका दृश्य श्रहश्य करके ब्रह्माकार से चितवन करे ।।५०।। बुद्धि को चैतन्य रस से पूर्ण करके विद्वान् नित्य सुख में टिके ।।

#### दूसरा भ्रध्याय।

कुमार ने शिवजी से पूछा कि ग्रखण्ड एक रस चिन्मात्र का स्वरूप कहिए। वे परम शिव वोले: अखण्ड एक हब्य है, श्रखण्ड एक रस जगत है। श्रखण्ड एक रस भाव है, श्रखण्ड एक रस ग्राप है।।१।। ग्रखण्ड एक रस मन्त्र है, ग्रखण्ड एक रस किया है, अखण्ड एक रस ज्ञान है, अखण्ड एक रस जल है।।२।। ग्रखण्ड एक रस पृथ्वी है, ग्रखण्ड एक रस ग्राकाश है, ग्रखण्ड एक रस शास्त्र है, ग्रखण्ड एक रस श्रुति है।।३।। ग्रखण्ड एक रस ब्रह्म है, ग्रखण्ड एक रस वृत है, ग्रखण्ड एक रस जीव है, ग्रखण्ड एक रस ग्रज है।।४।। अखण्ड एक रस ब्रह्मा है, अखण्ड एक रस विष्णु है। अखण्ड एक रस रद्र है, अखंड एक रस मैं हूँ ॥५॥ अखंड एक रस श्रात्मा है, श्रखण्ड एक रस गुरु है, श्रखण्ड एक रस लक्ष्य है, ग्रखण्ड एक रस महर्लोक है ॥६॥ ग्रखण्ड एक रस देह है, श्रखण्ड एक रस मन है, श्रखण्ड एक रस चित्त है, श्रखण्ड एक रस मुख है।।७।। भ्रखण्ड एक रस विद्या है, श्रखण्ड एक रस भ्रव्यय है, श्रखण्ड एक रस नित्य है, श्रखण्ड एक रस परम है ॥५॥ श्रखण्ड एक रस किंचित् है, श्रखण्ड एक रस पर है, श्रखण्ड एक रस से अन्य षडानन नहीं है, नहीं है।।।। अखंड एक रस से नहीं है,

म्रखण्ड एक रस से निश्चय नहीं है, म्रखण्ड एक रस से किचित् है, ग्रखण्ड एक रस से मैं हूँ ॥१०॥ ग्रखण्ड एक रस स्थूल है भ्रौर सूक्ष्म भ्रखण्ड स्वरूप वाला है, भ्रखंड एक रस वेद्य है; म्रखंड एक रस म्राप हैं।।११॥ म्रखंड एक रस गुह्य है, म्रखंड एक रसादिक हैं, ग्रखंड एक रस जानने वाला है, ग्रखंड एक रस स्थिति है।।१२।। ग्रखंड एक रस माता है, ग्रखंड एक रस पिता है। ग्रखण्ड एक रस भाई है ग्रखंड एक रस पित है।।१३॥ ग्रखंड एक रस सूत्रात्मा है, ग्रखंड एक रस विराट है, ग्रखंड एक रस शरीर है, ग्रखंड एक रस शिर है ॥१४॥ ग्रखंड एक रस भीतर है, ग्रखण्ड एक रस बाहर है, ग्रखण्ड एक रस पूर्ण है, अखंड एक रस अमृत है।।१४॥ अखण्ड एक रस गोत्र है, ग्रखण्ड एक रस घर है, ग्रखण्ड एक रस गुप्त रखने योग्य है, अखत्ड एक रस चन्द्रमा है॥१६॥ श्रखण्ड एक रस तारे हैं, ग्रखण्ड रससूर्य है। ग्रखण्ड एक रस क्षेत्र है, ग्रखण्ड एक रस पृथ्वी है ॥१७॥ ग्रखण्ड एक रस शान्त है, ग्रखण्ड एक रस निर्गु रा है, श्रखण्ड एक रस साक्षी है, श्रखण्ड एक सुहृद् है।।१८॥ ग्रखण्ड एक रस वन्धु है, ग्रखण्ड एक रस सखा है, ग्रखण्ड एक रस राजा है, ग्रखण्ड एक रस नगर है ।।१६॥ ग्रखण्ड एक रस राज्य है, अखण्ड एक रस प्रजा है, अखण्ड एक रस तार ( ऊंची ध्विन ) है, ग्रखण्ड एक रस जप है ।।२०।। ग्रखण्ड एक रस घ्यान है, अखण्ड एक रस पद है, अखण्ड एक ग्रहएा करने योग्य है, ग्रखण्ड एक रस महान् है।।२१।। ग्रखण्ड एक रस

ज्योति है, श्रखण्ड एक रस धन है, श्रखण्ड एक रस भोजन है, ग्रखण्ड एक रस हिव है।।२२।। ग्रखण्ड एक रस होम है, ग्रखण्ड एक रस जप है, ग्रखण्ड एक रस स्वर्ग है, ग्रखण्ड एक रस ग्राप हैं ।।२३।। सब कुछ ग्रखण्ड एक रस ग्रौर चिन्मात्र हैं, इस प्रकार भावना करे। ग्रखण्ड एक रस ऐसा परम चिन्मात्र ही चिन्मात्र है।।२४।। संसार से रहित चिन्मात्र है (ग्रीर संसारी) सब चिन्मात्र ही है, यह सब चिन्मात्रमय, निश्चय चिन्मय ही है।।२५॥ श्रात्म भाव श्रौर चिन्मय ग्रखण्ड एक रस जानो सर्वलोक के चिन्मात्र तूपने ग्रौर मैंपने को चिन्मय जानो ॥२६॥ ग्राकाश, भूमि, जल, वायु, भ्रग्नि, विष्णु, शिव जो किंचित् ग्रौर किंचित् नहीं है, सब चिन्मात्र ही है ॥२७॥ सब ग्रखंड एक रस हैं जो जो है चिन्मात्र ही हैं। भूत, वर्तमान ग्रौर भविष्य सब चिन्मात्र ही है ।।२८।। द्रव्य ग्रौर काल चिन्मात्र है, शान ज्ञेय चित् ही है, ज्ञाता चिन्मात्र रूप है ग्रौर सब चिन्मय ही है ॥२६॥ बोलना चिन्मात्र है, जो जो है चिन्मात्र ही है। ग्रसत् ग्रीर सत् चिन्मात्र है, ग्रादि ग्रीर ग्रंत सदा चिन्मय है।।३०।। ग्रादि ग्रीर ग्रंत चिन्मात्र है, गृरु श्रौर शिष्य श्रादि चिन्मय है। यदि द्रष्टि श्रौर दृश्य चिन्मात्र है तो सदा चिन्मय ही है ॥३१॥ सब ग्राश्चर्य हो चिन्मात्र है देह भी चिन्मात्र है। लिंग, कारण चिन्मात्र सिवाय विद्यमान नहीं रहते ॥३२॥ मैं, तू भी चिन्मात्र हैं, मूर्त, ग्रमूर्तादि चिन्मय हैं । पुण्य पाप चिन्मात्र हैं, जीव चिन्मात्र स्वरूप हैं ।।३३।। चिन्मात्र से सिवाय संकल्प नहीं हैं, चिन्मात्र से सिवाय जानना नहीं है, चिन्मात्र से सिवाय मन्त्रादि नहीं हैं, चिन्मात्र के सिवाय देवता नहीं है ।।३४॥ चिन्मात्र के सिवाय दिकपाल नहीं हैं, चिन्मात्र से व्यवहार है, चिन्मात्र से परब्रह्म है, चिन्मात्र के सिवाय कोई भी नहीं है ॥३४॥ चिन्मात्र के सिवाय माया नहीं है, चिन्मात्र के सिवाय पूजन नहीं है। चिन्मात्र के सिवाय मानने योग्य नहीं है, चिन्मात्र के सिवाय सत्यता नहीं है।।३६॥ चिन्मात्र के सिवाय कोशादि नहीं है, चिन्मात्र के सिवाय वस् नहीं हैं। चिन्मात्र के सिवाय मौन नहीं है, चिन्मात्र के सिवाय श्रमौनता नहीं है ॥३७॥ चिन्मात्र के सिवाय वैराग्य नहीं है, सब चिन्मात्र से हो है। जो ग्रीर जितना चिन्मात्र है, जो ग्रीर जितना दीखता है ।।३८।। जो जितना ग्रीर दूर स्थित सब चिन्मात्र ही है। जो श्रीर जितने भूतादि, जो श्रीर जितने समभ में ग्राते हैं।।३६।। जो ग्रौर जितने वेदान्त हैं, सब चिन्मात्र ही हैं। चिन्मात्र के सिवाय गमन नहीं है, चिन्मात्र के मोक्ष नहीं है ॥४०॥ चिनमात्र के सिवाय लक्ष्य नहीं है, सब चिन्मात्र ही है। ग्रखंड एक रस ब्रह्म चिन्मात्र के सिवाय विद्यमान नहीं है।।४१।। शास्त्रमें, मुक्तमें, तुभमें श्रीर ईशमें श्रखंड एक रस श्राप हैं। इस प्रकार जो एक रूपता से अथवा मैं ही हूँ, इस प्रकार जानता है ॥४२॥ उसको एक बार ही ऐसा जानने से मुक्ति होती है। यथार्थ जानने से वह स्वयं गुरु होता है ॥४३॥

#### तीसरा ग्रध्याय।

कुमार ने पिता से पूछा: - ग्रात्मा का ग्रनुभव फिर कहिए। वे परम शिव बोले; —मैं परब्रह्म स्वरूप हूँ, मैं परमानन्द हूँ, मैं केवल ज्ञान हूँ, मैं केवल परम हूँ ।।१।।मैं केवल ज्ञान्त रूप हूँ। मैं केवल चिन्मय हूँ । मैं केवल नित्य रूप हूँ । मैं केवल सनातन हूँ ॥२॥ मैं केवल सत्व रूप हूँ, मुफ्तको छोड़कर मैं ही मैं हूँ। मैं सर्व रहित स्वरूप हूँ, मैं चिदाकाशमय हूँ ॥३॥ मैं केवल तुर्य रूप हूँ, केवल तुर्यातीत हूँ, सदा चैतन्य रूप हूँ, मैं सच्चिदानंदमय हुँ॥४॥ केवल ग्राकार रूप हूँ, मैं सदा शुद्ध रूप हूँ। मैं केवल ज्ञान रूप हूँ । मैं केवल प्रिय हूँ।।४।। निर्विकल्प स्वरूप हूँ, चेष्टा रहित हूँ, रोग रहित हूँ । सदा ग्रसङ्ग स्वरूप हूँ, मैं ग्रव्ययनिर्विकार हूँ,।।६।। सदा एक रस रूप हूँ सदा चिन्मात्र स्वरूप हूँ, ग्रपरिच्छिन्न रूप है। ग्रखंड ग्रानन्द रूप वाला है ।।७।। सत्य परमानन्द रूप हूँ, मैं चित्त परानन्द हूँ । मैं वार्गी ग्रौर मन का ग्रविषय भीतर ग्रौर बाहर का रूप हूँ ।। इ।। मैं श्रात्मानन्द स्वरूप हैं, मैं सदा सत्य म्रानन्द हूँ। मैं म्रात्मा रामस्वरूप हूँ, मैं ही सदा शिव म्रात्मा है।।६।। श्रात्म प्रकाश रूप हैं, मैं श्रात्म ज्योति रस है। श्रादि मध्य ग्रौर ग्रन्त से रहित हूँ, मैं ग्राकाश के समान हूँ ॥१०॥ मैं नित्य, शुद्ध, चित्त स्रानन्द, स्रव्यय, सत्ता मात्र हूँ, मैं नित्य, बूद्ध, विगुद्ध, एक सच्चिदानन्द हूँ ॥११॥ नित्य शेष स्वरूप हूँ, मैं सदा सब से अतीत हूँ। रूप से अतीत स्वरूप, परमाकाश स्वरूप

हूं ।। १२।। भूमा ग्रानन्द स्वरूप हूँ, मैं सदा भाषा रहित है। सबका स्रधिष्ठान रूप हूँ, मैं हमेशा चैतन्य घन हूं ॥१३॥ देह भाव से रहित हूं। हमेशा चिन्ता से रहित हूँ। मैं चित् वृत्ति रहित हूँ, एक रस चिदातमा हूँ ॥१४॥ मैं सब दृश्य से रहित हूँ, मैं ही दृष्टि रूप हूँ। हमेशा पूर्ण रूप हूँ। मैं सदा नित्य तृप्त हूँ ।।१४।। मैं ब्रह्म ही सब होऊं, मैं चैतन्य ही हूँ। भूमि आकाश स्वरूप मैं ही मैं हूँ ॥१६॥ मैं महान् ग्रात्मा हूँ, मैं ही पर से पर हूँ। मैं ही अन्य के समान भासता हूँ, मैं ही शरीर के समान हूँ ।।१७।। मैं शिष्य के समान भासता हूं, तीनों लोकों का स्राश्रय हूँ । मैं तीनों काल से अतीत हूँ, मैं वेदों से उपासना किया जाता हूँ ।।१८।। मैं शास्त्र से निर्ण्य किया गया हूँ, मैं चित्त में स्थित हूँ; मेरे सिवाय कुछ नहीं है, मेरे सिवाय पृथिवी नहीं है ॥१६॥ मेरें सिवाय जो जो हैं, वह नहीं है, निश्चय करो। मैं ब्रह्मा हूँ, सिद्ध हूं, मैं सदा नित्य शुद्ध हूं ॥२०॥ मैं निर्गु ए। केवल स्नात्मा हूं, मैं सदा निराकार हूँ । केवल ब्रह्म मात्र हूँ, मैं ऋजर ऋमर हूँ ।।२१।। ऋाप ही ग्राप भासता हूं, ग्राप ही सदा ग्रात्म स्वरूप हूँ। ग्राप ही म्रात्मा में स्थित, म्राप ही परम गति हूँ ॥२२॥

श्राप ही श्राप भोगता हूं, श्राप ही श्राप रमगा करता हूं। श्राप ही ज्योति, श्राप ही श्राप महान् हूं।।२३॥ श्राप श्रपने श्रातमा को देखने को श्रपने श्रातमा में श्राप प्रवेश करता हूँ। श्रपने श्रातमा की विशेष मात्रा से श्रपने श्रातमा में ही सुख से बैठा हुग्रा हूं।।२४॥ श्रपने चैतन्य में श्राप स्थित होता हू, श्रपने

म्रात्म राज्य के सुख में स्मरा करता हूँ, म्रपने म्रात्मा के सिंहा-सन पर बैठकर, म्रात्मा से म्रन्य का चितवन न करे ॥२५॥ चित् रूप मात्र ब्रह्म ही, सचिदानन्द रूप ग्रद्वितीय ग्रानन्द घन में हूँ, मैं केवल ब्रह्म हूँ ॥२६॥ मैं हमेशा सब से शून्य हूँ, मैं सर्वात्म श्रानन्द वाला हूँ, मैं नित्यानंद स्वरूप हूँ, मैं नित्य श्रात्माकाश हूँ ॥२७॥ मैं ही चैतन्य भ्रादित्य स्वरूप वाला हृदय म्राकाश हूँ, ग्रात्मा से ग्रात्मा में तृप्त हूँ, मैं ग्रव्यय, रूप रहित हूँ ॥२८॥ मैं नित्य मुक्त स्वरूप वाला एक की संख्या से रहित हूँ, मैं श्राकाश से भी सूक्ष्म हूँ, मैं ग्रादि ग्रंत के ग्रभाव वाला हूँ ॥२६।। मैं सर्व प्रकाश रूप हूँ, मैं वार पार सुख हूँ, मैं सत्ता मात्र स्वरूप हूँ, शुद्ध मोक्ष स्वरूप वाला हूं, ॥३०॥ मैं सत्य ग्रानन्द स्वरूप हूं, मैं ज्ञान ग्रानन्द धन हूं, मैं सिन्चदानन्द लक्षरा वाला विज्ञान मात्र रूप हूं, ॥३१॥ यह सर्व ब्रह्म मात्र है, ब्रह्म के सिवाय कुछ नहीं हैं, वह सदानन्द मैं हूं, मैं ही सनातन ब्रह्म हूं।३२॥ तू और यह वह और यह मेरे सिवाय कुछ नहीं है। मैं चित्त चैतन्य स्वरूप हूं मैं ही परम शिव हूं।।३३।। ग्रत्यन्त भाव स्व-रूप मैं हूं, मैं ही सुख स्वरूप हूं, साक्ष्य वस्तु के ग्रभाव से मुभमें सदा साक्षीपना नहीं है।।३४।। केवल ब्रह्म मात्रपने से मैं सना-तन ग्रात्मा हूं, मैं ही ग्रादि शेष हूं मैं ही मैं शेष हूं।।३५।। मैं नाम रूप रहित हूँ मैं ग्रानन्द स्वरूप हूँ, सर्व भाव स्वरूप वाला इन्द्रियों का ग्रभाव रूप हूँ ॥३६॥ मैं सदा ग्रानन्द स्वरूप बंधे ग्रौर मोक्ष से रहित हूँ, मैं ग्रादि चैतन्य मात्र हूँ, मैं ग्रखंड एक रस हूँ ।।३७।। मैं वागा श्रीर मनका श्रविषय हूँ, मैं सर्वत्र सुख वाला हूँ, मैं सर्वत्र पूर्ण रूप हूँ, मैं भूमा ग्रानन्दमय हूँ ।।३८।। मैं सर्वत्र तृप्त रूप हूँ, मैं परम अमृत का रस हूँ, एक अदितीय सत् ब्रह्म मैं ही हूँ, इसमें संशय नहीं है ।।३६।। सब वेदों का विषय, सर्व सून्य स्वरूप हूँ, में मुक्त हूँ, में मोक्ष रूप हूँ निर्वाग सुखरूप वाला हूँ।।४०।। में सत्य विज्ञानमात्र हूँ, मैं सन्मात्र ग्रानंद वाला हूँ, मैं निर्विकल्प स्वरूप वाला तुरीयातीत रूप हूँ ॥४१॥ में सर्वदा अज रूप हूँ निरंजन, निरोग हूँ, मैं शुद्ध हूँ, बुद्ध हूँ, नित्य हूँ, मैं प्रभो हूँ ॥४२॥ श्रीकार का ग्रर्थ स्वरूप हूँ, में निष्कलंक हूँ, चैतन्याकार स्वरूप हूँ, न मैं हूँ न वह मैं हूँ॥४३॥ व्यापार रहित स्वरूप वाला में किचित् स्वरूप हूँ, में ग्राभास रहित ग्रौर ग्रंश रहित हूँ, मैं न मन हूँ, न इन्द्रिय हूँ ॥४४॥ मैं न बुद्धि हूँ, न विकल्प हूँ न मैं देहादि तीनों हूँ, मैं जाग्रत स्वप्न रूप नहीं हूँ, न सुषुप्ति स्वरूप वाला हूँ ॥४५॥ न मैं तीन ताप रूप हूँ, न तीन ऐषना वाला हूँ, मुक्त चैतन्य ग्रात्मा में श्रवएा ग्रीर मनन सिद्ध नहीं होता ॥४६॥ मुभमें कुछ सजातीय नहीं है, न मुभमें कहीं विजातीय है, न मेरा कोइ स्वगत है, न मुभमें कहीं तीनों भेद हैं ॥४७॥ मन रूप ग्रसत्य है, बुद्धि रूप ग्रसत्य है। ग्रहंकार की सिद्धि नहीं है इसलिये मैं नित्य शास्त्रत ग्रीर ग्रजन्मा हूँ ॥४८॥ तीनों देहों को असत् जानो, तीनों काल को हमेशा असत् जानो, तीनों गुगाों को ग्रसत् जानो, क्योंकि मैं ही एक पवित्र सत्य स्वरूप हूँ ॥४६॥सब सुने हुए को ग्रसत्य जानो, सब वेदों को सदा ग्रसत्य जानो, सब शास्त्रों को ग्रसत्य जानो, मैं ही सत्य चैतन्य स्वरूप हूँ ॥५०॥ तीनों मूर्तियों को ग्रसत्य जानो, सव भूतों को सदा ग्रसत्य जानो, तत्त्वों को ग्रसत्य जानो, मैं भूमा सदा शिव हूँ ।।५१॥ गुरू शिष्य को ग्रसत्य जानो, गुरू के मंत्रको श्रसत्य जानो, जो हश्य है उसको श्रसत्य जानो, मुभे इस प्रकार का न जानो, ॥५२॥ जो चितवन करने योग्य है उसको असत्य जानो, जो न्याय है उसे सदा ग्रसत्य जानो। जो हित है उसको ग्रसत्य जानो, मुभे इस प्रकार का मत जानो ॥ १३॥ सव प्रागों को ग्रसत्य जानो, सब भोगों को ग्रसत्य जानो। देखे हुए श्रीर सुने हुए को ग्रसत्य जानो श्रोत प्रोत सब ग्रसत्य मयहै ।। ४४।। कार्य अकार्य को असत्य जानो, नष्ट हुए और प्राप्त हुए को श्रसत्य जानो । दुःख श्रदुःख को श्रसत्य जानो, सर्व श्रीर श्रसर्व को असत्य जानो ॥ ५५॥ पूर्ण अपूर्ण को असत्य जानो, धर्म अधर्म को ग्रसत्य जानो, लाभ ग्रलाभ को ग्रसत्य जानो, जीत हार को ग्रसत्य जानो ।। ४६।। सब शब्दों को ग्रसत्य जानो, सब स्पर्शको सदा श्रसत्य जानो, सब रूपको श्रसत्य जानो सब रसोको श्रसत्य जानो ।।५७।। सर्व गँघ को ग्रसत्य जानो, सर्व ग्रज्ञान को ग्रसत्य जानो सदा सब ग्रसत्य ही है, संसारकी उत्पत्ति ग्रसत्य है।।५८।। सब गुरा भी श्रसत्य हैं, सत्य मात्र मैं ही हूं। श्रपने श्रात्म मंत्र को सदा देखे, अपने परम मंत्र का सदा अभ्यास करे !। ४६।। "में ब्रह्म हं" यह मंत्र दृश्य पापों का नाश करता है। "मैं ब्रह्म हूं" यह मंत्र ग्रन्य मंत्रों का नाश करता है।।६०।। ''मैं ब्रह्म हूं'. यह मंत्र देह के दोषों का नाश करता है। "मैं ब्रह्म हूँ" यह मंत्र जन्मों के पाश

को नाश करता है ॥६१॥ "मैं ब्रह्म हूँ" यह मंत्र मृत्यु के पाश को नाश करता है ''मैं ब्रह्म हूँ'' यह मंत्र द्वैत के दुःख को नाश करता है ॥६२॥ "मैं ब्रह्म हूँ" यह मन्त्र बुद्धि को नाश करता है । ''मैं ब्रह्म हूँ'' यह मन्त्र चिता के दुःख को नाश करता है।।६३।! "मैं ब्रह्म हूँ" यह मन्त्र बुद्धि की व्यक्ति को नाश करता है। ''मैं ब्रह्म हूँ'' चित्त के बँघन को नाश करता है ।।६४।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र सब व्यक्तियों को नाश करता है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मंत्र सर्वशोक को नाश करता है।।६५।। 'मैं ब्रह्म' हूँ यह मन्त्र कामादि को क्षरा भर में नाश कर देता है 'मैं ब्रह्म हूँ' क्रोध शक्ति को नाश करता है।।६६।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र चित्त गृत्ति का नाश करता है। मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र संकल्प ग्रादि को नाश करता है।।६७।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र करोड़ों दोषों को नाश करता है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र सब तन्त्रों को नाश करता है ।।६८।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र ग्रात्मा के ग्रज्ञान को नाश करता है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र ग्रात्म लोक की जय को देने वाला है ॥६९॥ 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र ग्रखंड सुख का देने वाला है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र चैतन्यता को देता हैं।।७०।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र अनात्म रूप असुर को मारने वाला है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह वज्र ग्रनात्म रूप पर्वतों को हरगा करता है।।७१।। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र स्रनात्म रूपी स्रमुरों को हरगा करता है। 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र उन सबसे छुड़ा देता है।।७२॥ 'मैं ब्रह्म हूँ' यह मन्त्र ज्ञान श्रानन्द को देता है। सात करोड़

महामन्त्र हैं, वे सौ करोड़ जन्म के देने वाले हैं ॥७३॥ इसलिए इन सब मंत्रों को त्यागकर इसी मंत्र का अभ्यास करे। शीघ्र ही मोक्ष को प्राप्त करता है इसमें जरा सा भी सन्देह नहीं है ॥७४॥

#### चौथा भ्रध्याय।

कुमार ने परमेश्वर से पूछा:—जीवन्मुक्त ग्रौर विदेह मुक्त की स्थिति कहिए। वे परम शिव बोले: —में चिदात्मा हं, परात्मा हूँ, मैं निर्णु ए। पर से पर हूँ ऐसा जानकर जो स्नात्म मात्र रूप से स्थित है वह जीवन्मुक्त कहलाता है ।। १।। मैं तीनों देहों से भिन्न हैं, मैं शुद्ध चैतन्य हैं। मैं ब्रह्म हूँ, इस प्रकार का जिसका निश्चय है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है ।।२।। मैं श्रानन्द घन रूप हूँ, परानन्द घन है, जिसकी देहादिक नहीं है, जो ब्रह्म ही है इस प्रकार जिसका निश्चय है, जो परमानन्द से पूर्ण है वह जीवन्मक्त कहलाता है ।।३।। जिसको किंचित ग्रहङ्कार नहीं है, जो चिन्मात्र रूप से स्थित है। चिन्मात्र जिसका (ग्रन्तः) निश्चय है, जो एक चिन्मात्र स्वरूप वाला है ॥४॥ जो सर्वत्र पूर्ण रूप श्रात्मा है, सर्वत्र ग्रात्म स्वरूप वाला, ग्रानन्द रति वाला, ग्रविकारी, परि-पूर्ण चित्त स्वरूप वाला ॥५॥ शुद्ध चैतन्य रूप सर्व सङ्ग से रहित, नित्य ग्रानन्द स्वरूप, प्रसन्न ग्रात्मा ग्रौर जो ग्रन्य चिंताओं से रहित ।।६।। जो किंचित् ग्रस्तित्व से भी रहित है, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। न मेरा चित्त है, न मेरी बुद्धि श्रौर ग्रहङ्कार है, न इन्द्रियाँ हैं।।७।।

न मेरा कभी देह है न मेरे कहीं प्रागादिक हैं न मेरी माया है न मेरा काम है, न मेरा क्रोध है, मैं पर हूँ ॥ । न मेरा किंचित् यह है, न मेरा किंचित कहीं जगत् है, न मेरा दोष है, न मेरा लिंग है, न मेरे नेत्र हैं, न मेरा मन है।।।। न मेरे कान हैं, न मेरी नासिका है, न मेरी जिह्ना है, न मेरे हाथ हैं, न मेरा जाग्रत है न मेरा स्वप्न है, न मेरा जरासा भी कारण है।।१०॥ न मेरा तुरीय है, ऐसा जो है सो जीवन्मुक्त कहलाता है। यह सब मेरा कुछ नहीं है यह सब मेरा कहीं नहीं है।।११।। न मेरा काल है, न मेरा देश है, न मेरी वस्तु है, न मेरी बुद्धि है न मेरा स्नान है न मेरी संघ्या है, न मेरा देव है, न मेरा मन्दिर है।।१२।। न मेरा तीर्थ है, न मेरी सेवा है, न मेरा ज्ञान है, न मेरा पद है, न मेरा बन्धन है न मेरा जन्म है, न मेरा बचन है, न मेरा सूर्य है।।१३।। न मेरा पुण्य है, न मेरा पाप है, न मेरा कार्य है, न मेरा शुभ है, न मेरा जीव है, इस प्रकार मेरे स्वात्मा में तीनों जगत् किंचित् भी नहीं हैं।।१४॥ न मेरा मोक्ष है, न मेरा द्वैत है, न मेरा वेद है, न मेरी विधि है, न मेरा पास है, न मेरा दूर है, न मेरा बोध है, न मेरा एकांत है ।।१५।।न मेरा गुरु है, न मेरा शिष्य है, न मेरा न्यून है, न मेरा स्त्रधिक है, न मेरा ब्रह्मा है, न मेरा विष्णु है, न मेरा छ्द्र है, न चन्द्रमा है ॥१६॥ न मेरी पृथ्वी है, न मेरा जल है, न मेरा वायु है, न मेरा आकाश है, न मेरा अग्नि है, न मेरा गोत्र है, न

मेरा लक्ष्य है, न मेरा संसार है।।१७।। न मेरा ध्याता है, न मेरा ध्येय है, न मेरा ध्यान है, न मेरा मंत्र है, न मेरा शीत है, न मेरा उष्ण है, न मेरी प्यास है, न मेरी भूख है।।१८॥ न मेरा मित्र है, न मेरा शत्रु है, न मेरा मोह है, न मेरा जय है, न मेरा श्रागे है, न मेरा पीछे है, न मेरा ऊपर है, न मेरी दिशा हैं।।१६।। न मेरा जरा सा भी वक्तव्य-कहने योग्य है, न मेरा जरा सा भी श्रोतव्य सुनने योग्य है। न मेरा थोड़ा सा भी मन्तव्य है, न मेरा जरा सा भी ध्यातव्य है।।२०।।न मेरा जरा सा भी भोक्तव्य है, न मेरा जरा सा भी स्मरण करने योग्य है, न मेरा भोगहै न मेरा रोगहै, न मेरा योग है, न मेरा लय है ॥२१॥ न मेरी मूर्खता है, न मेरी शाँति है, न मेरा बंध है, न मेरा प्रिय है। न मेरा मोद, प्रमोद है, न मेरा मोटा है, न मेरा पतला है ॥२२॥ न मेरा लम्बा है, न मेरा छोटा हैं, न मेरी वृद्धि है, न मेरा नाश है। न मेरा अध्यारोप श्रथवा श्रपवाद है, न मेरा एक है, न मेरे बहुत हैं ॥२३॥ न मेरा श्रंधपना है, न मेरा मंदपना है, न मेरी जरासी भी चातुर्यता है। न मेरा मांस है, न मेरा रक्त है, न मेरा मेद है, न मेरी चर्बी है।।२४।। न मेरी मज़ा है, न मेरी हड्डी है, न मेरी त्वचा है, न मेरे सात प्रकार के धातु हैं। न मेरा सफेद है, न मेरा लाल है, न मेरा नीला है, न मेरा पृथक् है॥२४॥ न मेरा ताप है, न मेरा लाभहै, मेरा मुख्य गौरा कुछ भी नहीं है। न मेरी भ्रांति है, न मेरी स्थिरता है न मेरा गुप्त है न मेरा कुल है।।२६।। न मेरा त्याज्य है, न मेरा ग्राह्य है, न मेरा हास्य है, न मेरी नीति है, न मेरा वृत्त है, न मेरी

ग्लानि है, न मेरा सोच है, न मेरा सुख है।।२७॥ न मेरा ज्ञाता है, न मेरा ज्ञान है, न मेरा ज्ञेय है,न मेरा स्वयंहै,न मेरा तूपना है, न मेरा मैं पना है, न मेरा तूहै, न मेरा मैं है ॥२८॥ न मेरा बुढ़ापा है, न मेरा बालकपन है, न जरासा भी यौवन है। मैं ब्रह्म हूँ, मैं ब्रह्म हूँ, मैं ब्रह्म हूँ, इस प्रकार निश्चय है ॥२६॥ मैं चेतन्य हूँ, ऐसा वह जीवन्मुक्त कहा जाता है। ब्रह्म ही मैं हूँ, चित्त हो मैं हूँ, मैं पर हूँ, इसमें संशय नहीं है ॥३०॥ ग्राप ही ग्राप हंस हूँ म्राप ही म्राप स्थित, म्राप ही म्राप को देखे, म्रपने म्रात्म राज्य में सुख से निवास करे ॥३१॥ ग्रपने ग्रात्मानन्द को ग्राप भोगे, वह जीवन्मुक्त कहलाता है। ग्रागे ग्राप ही एक वीर, ग्राप ही प्रभु स्मरण किया गया, श्रपने स्वरूपमें श्राप श्रानन्द माने वह जीवन्मुक्त कहलाताहै ॥३२॥ब्रह्म स्वरूप शान्त ग्रात्मा, ब्रह्मानन्द युक्त,सुखी। स्वच्छ रूप महा मौनीं, वह विदेह मुक्तहै ॥३३॥ सर्वात्मा, समान रूप ग्रात्मा, शुद्ध ग्रात्मा, ग्रौर मैं के उत्थान रूप एक से रहित एक ग्रात्मा, सब की ग्रात्मा, ग्रपना ग्रात्म मात्र स्वरूप ॥३४॥ अज आत्मा और ग्रमृत आत्मा सब मैं हूँ, स्वयं निर्विकार आत्मा मैं हूं। लक्ष ग्रात्मा, सुन्दर ग्रात्मा मैं हूँ, चुपचाप ग्रात्म स्वभाव वाला मैं हूँ ॥३५॥ग्रानन्द ग्रात्मा, प्रिय ग्रात्मा, मोक्ष ग्रात्मा, बंध से रहित, ब्रह्म ही मैं हूँ, ग्रथवा चित् ही मैं हूँ, इस प्रकार भी वह चितवन नहीं करता ॥३६॥

जो चिन्मात्र से ही स्थित हो, वह ही विदेह मुक्त है ॥३७॥ निश्चय मैं ब्रह्म हूँ, इस निश्चय को भी त्याग कर ग्रानन्द से

परिपूर्ण ग्रांतर वाला हो वह ही विदेह मुक्त है।।३८।। सर्व है तथा नहीं है इस प्रकार के निश्चय को त्याग कर टिकता है। मैं ब्रह्म हूँ भ्रौर नहीं हूँ इस प्रकार सच्चिदानन्द मात्र स्वरूप मैं हूँ, ।।३६।। वह किंचित्, कहीं कभी ग्रात्मा का स्पर्श नहीं करता चुप ही स्थित है चुपचाप, ग्रौर कुछ सत्य नहीं है ॥४०॥ वह पर-मात्मा, गुर्गों से अतीत, सर्वात्मा, भूत भावन है। काल भेद,वस्तु भेद, देशभेद, स्वभेद॥४१॥ ऐसा उसको किंचित् भी भेद नहीं है। अथवा मैं, तू, यह, वह किंचित् भी विद्यमान नहीं है। यह काल का ग्रात्मा, काल से रहित है ॥४२ यह शून्य ग्रात्मा, सूक्ष्म रूप आत्मा, विश्व आत्मा, विश्व से रहित है। देव आत्मा, देव रहित श्रात्मा मेय श्रात्मा, मेय रहित है ॥४३॥ वह सर्वत्र जड़ रहित म्रात्मा, सब का म्रांतरात्मा सब संकल्पों से रहित म्रात्मा, ऐसा में हमेशा चिन्मात्र हूँ, ॥४४॥ मैं केवल परमात्मा हूँ, केवल ज्ञान स्वरूप हूँ। सत्तामात्र स्वरूप ग्रात्म हूँ, जगत् का ग्रन्य किंचित् भी भय नहीं है।।४५।।जीव ईश्वर की वाएगी कहां, इसी प्रकार वेद शास्त्रादि कहां श्रीर मैं कहां ? यह चैतन्य ही है, मैं भी चैतन्य ही हूँ ॥४६॥ जो इस प्रकार के निश्चय से भी जो जून्य है, वह ही विदेह मुक्त है। चेतन्य मात्र ससिद्ध, ग्रपने ग्रात्मा में प्रसन्न सुख से बैठा हुग्रा ॥४७॥ जो ग्रपरिच्छिन्न ग्रग्गु स्थूल ग्रादि से रहित तुर्य का तुर्य परानन्द है, वह ही विदेह मुक्त है ॥४८॥ वह नाम रूप रहित संवित्से पर, सुखस्वरूप, तुरीयसे अतीतरूप शुभ अञुभ से रहित है ॥४६॥वह योग रूप और योग युक्त आतमा

बंध मोक्ष से रहित है गुरा अगुरा से रहित देश काल आदि से रहित है।।५०।। साक्ष्य, साक्षी से रहित (यदि ऐसा) वह कुछ. है (ऐसा कहो तो वह ठीक नहीं है) वह कुछ भी नहीं है। जिस को न प्रपंच का भान है, न ब्रह्माकार का भान है।।५१॥ वह श्रपने स्वरूप में श्राप प्रकाशता है, श्रपने स्वरूप में श्राप प्रेम रखता है। उसका भ्रानंद वाग्गी का भ्रविषय है भ्रौर वह भ्राप वाएगि श्रौर मनका श्रविषय है ॥ ५२॥ इस प्रकार जो पर से भी पर भाव वाला है, वह ही विदेह मुक्त है। चित् वृत्ति से अतीत जो चित् वृत्ति का प्रकाशक है ॥५३॥ श्रीर सर्व वृत्ति से रहित है, वह ही विदेह मुक्त है। उस काल में 'मैं विदेही हूं' इस प्रकार देह स्मरण से वह रहित है।। १४।। यदि कुछ भी स्मरण हो तो सब वह से युक्त है यानी विदेह नहीं है। उसका बाहरी स्वरूप दूसरों से ग्रदृष्ट है ग्रौर वह परमानन्द चैतन्यघन है।।।।११।। श्रौरों को न दीखता हुग्रा उसका बाह्य श्रात्मा सब वेदान्तों का विषय है। वह ब्रह्म रूप ग्रमृत का रसास्वाद है, ब्रह्म रूपी ग्रमृत रसायन है।।४६॥ ब्रह्म रूपी भ्रमृत रस युक्त है, ब्रह्म रूप भ्रमृत का रस ग्राप है, ब्रह्म रूपी श्रमृत के रस में मग्न होकर ब्रह्मानन्द से शिवका पूजन करता है ॥५७॥ ब्रह्म रूप ग्रमृत के रस से तृप्त हुम्रा वह ब्रह्मानन्द का म्रनुभव करने वाला है। वह ब्रह्मानन्द और शिवानन्द रूप है ग्रीर ब्रह्मानन्द रस का प्रकाश करने वाला है ।। ४८।। ब्रह्मानन्द परम ज्योति है, ब्रह्मानन्द ग्रखंड है। ब्रह्मा-नन्द के रस से ब्रह्मानन्द का कुटुम्ब रूप नाद है।।प्रधा वह

ब्रह्मानन्द रस युक्त है, ब्रह्मानन्द एक चित् घन है' श्रीर ब्रह्मानन्द रस का प्रवाह है, ब्रह्मानन्द रस से पूर्ण है ।।६०।। वह ब्रह्मानन्द रूपी मित्रों से युक्त है, ब्रह्मानन्द श्रात्मा में स्थित है, उसके लिये यह सब श्रात्म रूप है, श्रात्मा से भिन्न कुछ नहीं है ॥६१॥ सब श्रात्मा है, मैं श्रात्मा हूँ, परम श्रात्मा हूं, पर श्रात्मा हूँ, । शिवानन्द स्वरूप श्रात्मा हूँ ऐसा श्रनुभव करे वह ही विदेह मुक्त है, ॥६२॥ जो पूर्ण रूप महान् श्रात्मा है जिसको श्रात्मा ही प्रिय है, जो शाश्वत सबका श्रन्तर्यामी रूप है निर्मल श्रीर निरात्मा स्वरूप है ॥६३॥ जो निर्विकार स्वरूप, शुद्ध, शांत रूप वाला तथा शांत श्रीर श्रशांत दोनों स्वरूप हैं, जिसको श्रात्मा के नानापना का भाव नहीं है ॥६४॥

जो जीवात्मा ग्रौर परमात्मा इस प्रकार के सव चितवनसे रहित मुक्त ग्रमुक्त स्वरूप ग्रौर मुक्त ग्रमुक्त भाव से रहित है ॥६५॥ बंध मोक्ष स्वरूप ग्रौर बंध मोक्ष से रहित, द्वैत ग्रद्वैत स्वरूप ग्रौर बंध मोक्ष से रहित, द्वैत ग्रद्वेत स्वरूप ग्रौर सर्व ग्रसर्व स्वरूप ग्रौर सर्व ग्रसर्व से रहित, मोद प्रमोद रूप ग्रौर मोद ग्रादि से रहित है ॥६७॥ तथा सब संकल्पों से रहित, वह ही विदेह मुक्त है। जो पाप रहित, निर्मल, प्रबुद्ध, पुरुष स्वरूप ॥६५॥ ग्रानंदादि से रहित, ग्रमृतमय ग्रौर ग्रमृत स्वरूप, तीन काल स्वरूप ग्रौर तीनों काल से रहित है।।६६॥ जो संपूर्ण, प्रमाण न करने योग्य, जो प्रमाण रूप ग्रौर प्रमाण से रहित जो नित्य प्रत्यक्ष रूप, नित्य प्रत्यक्ष रूप।

अन्य से रहित स्वभाव वाला, अन्य से रहित स्वयं प्रकाश, जो विद्या ग्रौर ग्रविद्या से ग्रनुमान करने योग्य परन्तु विद्या ग्रविद्या से रहित है।।७१।। जो नित्य ग्रनित्य से रहित, यहाँ श्रीर वहां से रहित, शम श्रादि छ:श्रों से रहित, मुमुक्षता ग्रादि से रहित ॥७२॥ स्थूल देह से रहित, सूक्ष्म देह से रहित, काररा ग्रादि से रहित, तुरीय ग्रादि से रहित ॥७३॥ ग्रन्नकोश से रहित, प्राण्कोश से रहित, मनोमयकोश से रहित, विज्ञान श्रादि कोशों से रहित। ७४।। ग्रानन्दकोश से रहित तथा पंच कोशों से रहित है। जो निर्विकल्प स्वरूप, विकल्प से रहित।।७५॥ हश्य के सम्बन्ध से रहित भ्रौर शब्द के सम्बन्ध से रहित है; जो सदा समाधि से शून्य, ग्रादि, मध्य ग्रौर ग्रन्त से रहित।।७६॥ प्रज्ञान वाक्य से रहित, 'ग्रहं ब्रह्मास्मि' से रहित। 'तत्वमसि' त्र्यादि से रहित, 'ग्रयमात्मा ब्रह्म' से रहित ॥७७॥ ग्रोंकार वाच्य से रहित, सर्व वाच्य से रहित, तीनों अवस्थाओं से रहित, नाश रहित, चेतन स्वरूप॥७८॥ ग्रात्मा ग्रब जिसको ज्ञेय नहीं है, जो कुछ है यह है, इस स्वरूप वाला तथा जो भान ग्रौर ग्रभान से रहित है, वह ही विदेह मुक्त है।। ७६।। ग्रात्मा को ही देख, श्रपने ग्रात्मा ही को जान, हे षडानन ! ग्रपने ग्रात्मा को ही ग्राप भोग श्रौर स्वस्थ हो ॥५०॥ ग्रपने ग्रात्मा में ही ग्राप तुम होकर ग्रपने ग्रात्मा में ग्राप विचर । ग्रात्मा में ही मोद-ग्रानन्द कर ग्रीर विदेह मुक्त हो, यह उपनिषत् है ॥

#### पांचवां <sup>ह</sup>ग्रध्याय ।

निदाघ नाम मुनि ने ऋभु से पूछा है भगवन्! ग्रात्म श्रनात्म का विवेक कहिए। वे ऋभु बोले:—ब्रह्म सव वाणियों की अवधि है, गुरु सब चिंताओं की अवधि है। आत्मा सबका कारए। ग्रौर कार्य है परन्तु स्वयं कार्य कारए। से रहित है ॥१॥ वह सब संकल्प से रहित, सर्व नादमय शिव है। सबसे रहित चिन्मात्र है, सर्व ग्रानन्दमय है पर है।।२।। सर्व तेज रूप प्रकाश रूप है, नाद ग्रानन्दमय ग्रात्मा है। सब ग्रनुभवों से मुक्त, सर्व ध्यान से रहित है । ३।। सब नाद कलाग्रों से ग्रतीत ग्रव्यय श्रीर श्रात्म श्रनात्म विवेक श्रादि भेद स्रभेद से रहित ऐसा यह श्रात्मा मैं हुँ॥४॥ शांत श्रशांत से रहित जो नाद का श्रांतज्योंति रूप है, जो महा वाक्य के ग्रर्थ से दूर है, 'ब्रह्मास्मि' से ग्रति दूर है।।।।। तत् शब्द से रहित, त्वं शब्द से रहित तथा वाक्य के श्रर्थ से रहित है, जो क्षर श्रक्षर से रहित है, वह ही नाद का म्रान्तज्योति है ॥६॥ म्रखंड एक रस म्रथवा 'मैं म्रानन्द हूँ' इससे रहित, सबसे भ्रतीत स्वभाव वाला, वही नाद का भ्रान्त-ज्योंति है।।७।।ग्रात्म शब्द से रहित तथा जो ग्रात्म के शब्दार्थ से रहित है तथा जो सचिदानन्द से रहित है ऐसा ही यह सनातन ग्रात्मा है ॥ । । इसका कथन करना ग्रशक्य है, जो वेदवाक्यों से ग्रगम्य है, जिससे बाहर कुछ नहीं है, भीतर कुछ नहीं है ग्रौर न कुछ है।।।।जिसका कार्य और कारए। ब्रह्म ही है ऐसा आत्मा

हो है, इसमें संशय नहीं है; जिसका शरीर नहीं ग्रथवा जीव नहीं है तथा भूत भौतिक नहीं है।।१०।। जिसका नाम रूप, भोज्य, भोग ग्रथवा भोक्ता नहीं है, जो सत्, ग्रसत् नहीं है म्रथवा जिसकी स्थिति भी नहीं है, जो क्षर म्रक्षर नहीं हैं।।११॥ गुगा अथवा गुगा रहित भी नहीं है, वह सम आत्मा ही है, इसमें संशय नहीं है। जिसका वाच्य, वाचक स्रथवा श्रवग् मनन नहीं है।।१२।।ग्रथवा जिसमें गुरु शिष्यादि भेद, देव, लोक, सुर, ग्रसुर, ग्रथवा धर्म ग्रधर्म ग्रथवा गुद्ध ग्रगुद्ध जरा भी नहीं है।।१३।।जिसमें काल श्रकाल, निश्चय या संशय नहीं है, जिसमें मन्त्र ग्रमन्त्र ग्रथवा विद्या ग्रविद्या नहीं है ॥१४॥ जिसमें द्रष्टा, दर्शन, दश्य जरा सा नाम मात्र भी हो तो स्रनात्मत्व का प्रसङ्ग ग्राता है ग्रथवा ग्रनात्म मन ॥१४॥ ग्रथवा श्रनात्म जगत् भी जहाँ नहीं है, कभी भी नहीं है, इस प्रकार निश्चय कर वह सर्व संकल्प शून्य होने से, सर्व कार्य रहित होने से ।।१६।। केवल ब्रह्म मात्र होने से, ग्रनात्मा नहीं है, ऐसा निश्चय कर। तीनों देह रहित होने से, तीनों काल रहित होने से ।।१७।। जीव के तीनों गुर्गों के ग्रभाव से, तीनों ताप से रहित होने से, तीनों लोक रहित होने से सब ग्रात्मा है, इस प्रकार के उपदेश से (यह अनात्म नहीं है, ऐसा निश्चय कर ) ।।१८।। उसके चित्त के स्रभाव से चितवन करने योग्य श्रौर देह के श्रभाव से बुढ़ापा नहीं है, पैरों के श्रभाव से उसकी गित नहीं है, हाथ के स्रभाव से किया नहीं है।।१९।। जीव के

ग्रभाव से मृत्यु नहीं है, बुद्धि के ग्रभाव से सुखादिक नहीं हैं, धर्म नहीं है, पवित्र नहीं है, सत्य नहीं है ग्रौर भय नहीं है।।२०।। उसके लिये ग्रक्षरों का उच्चारण नहीं है, गुरु शिष्यादि भी नहीं है; एक के अभाव में दूसरा नहीं है और दूसरे के अभाव में एकता नहीं है ॥२१॥ सत्यता है तो किचित् ग्रसत्य सम्भव नहीं है ग्रौर यदि सत्यता होवे तो सत्यता न घटेगी ॥२२॥ यदि शूभ है तो अशूभ जान क्योंकि अशुभ से शुभ कहा जाता है, यदि भय है तो अभय जान, अभय से भय प्राप्त होवे ॥२३॥ बंध है तो मोक्ष है, बंध के ग्रभाव में मोक्षता कहां ? यदि मररा हो तो जन्म हो, जन्म के ग्रभाव में मरए। नहीं है।।२४।। यदि तू हो तो मैं हो, तू नहीं तो मैं भी नहीं। यह है तो वह है, वह के भ्रभाव में यह नहीं है ॥२५॥ है है तो नहीं है, नहीं है तो है किचित् नहीं है कार्य है तो कुछ कारए। भी है, कार्य के अभाव में कारएा नहीं है।।२६॥ द्वैत है तो अद्वैत है द्वैत के स्रभाव में दोनों नहीं हैं। यदि दृश्य है तो द्रष्टा भी है, दृश्य के ग्रभाव में द्रष्टा भी नहीं है ॥२७॥ यदि भीतर है तो बाहर है, भीतर के स्रभाव में बाहर नहीं है। पूर्णता है तो कुछ स्रपूर्णता उत्पन्न करती है ॥२८॥ इसलिये यह तू, यह मैं, ये ऐसा कहीं नहीं है। सत्य में दृष्टांत नहीं है अज में द्रष्टान्त नहीं है।।२६।। परब्रह्म मैं हूं, इस प्रकार स्मरए करने वाला मन नहीं है, यह जगत् ब्रह्म मात्र है, मैं ग्रौर तू भी ब्रह्म मात्र है ॥३०॥ मैं केवल चिन्मात्र हुँ, ग्रनात्मा नहीं हुँ, इस प्रकार निश्चय कर। यह प्रपंच

है ही नहीं न कहीं उत्पन्न हुग्रा है, न कहीं स्थित है ।।३१॥ चित्त को प्रपंच कहते हैं वह सर्वदा नहीं है; न प्रपंच है, न चित्तादि न श्रहंकार, न जीव ॥३२॥ माया के कार्य ग्रादिक नहीं है, माया नहीं है और भय नहीं है। कर्ता नहीं है, किया नहीं है, श्रवएा मनन नहीं हैं, ।।३३।। दो प्रकार की समाधि नहीं है, प्रताप प्रमारा म्रादि नहीं है म्रज्ञान भी नहीं है म्रवि-वेक भी कभी नहीं है ।।३४।। तथा चार ग्रनुबंध ग्रौर तीन संबंध भी नहीं है। न गंगा न गया सेतु है न भूत है न अन्य ही है ।।३५।। न कहीं भूमि है न जल है न ग्रग्नि है न वायु है न श्राकाश है न देवता न दिक्पाल न वेद न गुरु है।।३६॥ न कहीं दूर न पास न कहीं भ्रन्त है न मध्य है न कहीं स्थिति है न द्वैत है न भ्रद्वैत है न सत्य है न भ्रसत्य है न यह है ॥३७॥ वंध मोक्षादिक नहीं है सत् या ग्रसत् या सुखादि या जाति नहीं है गति नहीं है वर्गा नहीं है न लौकिक है ॥३८॥ सब ही ब्रह्म है ब्रह्म नहीं है इस प्रकार भी नहीं है। चित्त ही है स्रौर नहीं भी हैं मैं चित् हूँ इस प्रकार कहना नहीं है ।।३६।। मैं ब्रह्म हूं एसा नहीं है या मैं नित्य शुद्ध हूँ यह नहीं है वागाी से कहा हुआ या मन से माना हुआ कुछ, भी नहीं है ॥४०॥ बुद्धि से निरुचय किया हुग्रा वह नहीं है चित्त से जाना हुआ नहीं है योगी का योगादि नहीं है सदा सब सदा सब नहीं है ।।४१।।वह दिन रात्रि ग्रादिक नहीं है स्नान घ्यान ग्रादिक नहीं हैं भ्रांति नही है ग्रनात्मा नही है ऐसा निश्चय कर ।।४२।। वेद

शास्त्र पुरागा कार्य कारगा ईश्वर लोक भूत प्रजा एकता सब मिथ्या हैं इसमें संशय नहीं है।।४३।।

बंध मोक्ष सुख दुःख ध्यान चित्त सुर ग्रसुर गौरा मुख्य पर स्रीर स्रन्य सब मिथ्या है इसमें संशय नहीं है ।।४४।।वासी जोकुछ कहती है संकल्पों से कुछ, कल्पा जाता है मन से जो चिंत-वन किया जाता है सब मिथ्या है इसमें संशय नहीं है ।।४५।। जो कुछ बुद्धि से निश्चय किया जाता है चित्त से जो कुछ निश्चय किया जाता है शास्त्र से जो रचा जाता है नेत्रों से जो जो देखा जाता है ॥४६॥ कानों से जो सुना जाता है जो ग्रन्य सद्भाव है तथा नेत्र कान ग्रौर शरीर यह सव मिथ्या है यह ग्रच्छी प्रकार से निश्चय किया गया है।।४७।। यह इस प्रकार ही कहागया है। यह इस प्रकार ही कल्पा गया है। तू मैं वह यह वह मैं ग्रौर ग्रन्य सद्भाव।।४८।। जो कुछ लोक में प्रतीत होता है सब संकल्प श्रीर भ्रम है। सब श्रम्यास है सब गोप्य है सब भोगों का भेद है ॥४६॥ सब दोषों के भेद से है, ग्रानात्मा नहीं है, ऐसा निश्चय कर। मुभ ग्रीर तुभ मेरा ग्रीर तेरा ॥५०॥ मेरे लिये तेरे लिये मुभसे इत्यादि यह सब मिथ्या हो। रक्षक विष्णु है इत्यादि, ब्रह्मा सृष्टि का कारए।।।५१।। श्रीर संहार रुद्र करता है यह सव मिथ्या है ऐसा निश्चय कर । स्नान, जप, तप होम, स्वाध्याय, देव पूजन ॥५२॥ मंत्र, तंत्र, सत्सङ्ग, गुगा दोष बताना, अन्तः करणा का सद्भाव, अविद्या का संभव ॥५३॥ तथा

श्रनेक करोड़ ब्रह्मांड सब मिथ्या हैं, ऐसा निश्चय कर । सव उपदेशकों की वागाी का कथन, जिस किसी का निश्चय किया हुआ। १४४॥ जो कुछ जगत में दीखता है, जो कुछ जगत् में देखा जाता है; जो जो जगत् में वर्तता है; सब मिथ्या है ऐसा निश्चय कर । ५५॥ जिस किसी ग्रक्षर कर के कहा हुग्रा जिस किसी से निरुचय किया हुम्रा जिस किसी से कहा हुम्रा जिस किसी से विचारा हुग्रा ॥५६॥ जिस किसी से जो दिया गया जिस किसी से जो किया गया; जहाँ जहाँ गृभ कर्म है जहाँ जहाँ ग्रशुभ कर्म है ॥५७॥ जो जो तू करता है सच मुच सव मिथ्या हैं ऐसा निश्चय कर। तू ही परमात्मा है। तू ही परम गुरु है।।५८।। तू ही ग्राकाश रूप है, तू हमेशा साक्षी रहित है, तू ही सर्व भाव है तू ब्रह्म है, इसमें संग्रय नहीं है ॥४६॥ तू काल रहित है, सदा चैतन्य परब्रह्म है। सर्व प्रकार से तू अपना ही स्वरूप है, तू चैतन्य घन स्वरूप है ॥६०॥ तू सत्य है, तू सिद्ध है, तू सनातन है, तू मुक्त है, तू मोक्ष है, तू ग्रानंद ग्रमृत है। तू देव है, तू शांत है, तू निरा-मय है, तू ब्रह्म है, तू पूर्ण है, तूपर से पर हैं ॥६१॥ तू सम है, सत्य है, सनातन है, सत्य ग्रादि वाक्य से तू जाना जाता है। तू सब ग्रंगों से रहित है। तू सदा स्थित है, तू ब्रह्मा, इन्द्र, रुद्र ग्रादि विशेष भाव वाला है ॥६२॥ तू सर्व प्रपंच भ्रम से रहित है, तू सब भूतों में प्रकाशमान है। तू सर्वज्ञ संकल्प से रहित है। तू सर्व वेदान्तों के ग्रर्थ से प्रकाशित है ।।६३।। सर्वत्र संतोष वाला

तू सुख से बैठा हुआ है। सर्वत्र गति आदि से तू रहित है। सर्वत्र लक्ष्यादिसे तूरहित है, सर्वदा विष्णुग्रादि देवताग्रों से ध्यान किया जाता है ।।६४।। तू चैतन्य ग्राकार स्वरूप है तू ग्रंकुश रहित चिन्मात्र है। तू श्रात्मा मेंही स्थित है तू निर्गुग सबसे शून्य ।।६४।। तू आनन्द है, तू पर है, तू एक ही अद्वितीय स्वरूप है। तू चैतन्य घन ग्रानन्द रूप है, परिपूर्ण स्वरूप वाला है ॥६६॥ तू सत्य है, तू तू है, तू ज्ञाता है तू वह है, तू जानता है, तू देखता है। तू सच्चिदानन्द रूप है, तू निश्चय प्रभु वास्देव है।।६७।। तू अमृत है, तू विभु है, तू चंचल और अचल है। तू सर्व है, तू सर्व रहित है, शान्त प्रशान्त से रहित है ॥६८॥ तू सत्तामात्र प्रकाश है, तू ही सामान्य सत्ता है। तू नित्य सिद्ध स्वरूप है, सब सिद्धियों से रहित है ॥६९॥ तू किंचित्मात्र विशेष शून्य है, अगु मात्र से रहित है। तू होनेपने से रहित है, नहीं होनेपने ग्रादि से रहित है ॥७०॥ तू लक्ष्य ग्रौर लक्षरा से रहित है, निर्विकार निरामय है। तू सब नादों के भीतर है,कला काष्ठा से रहित है ॥७१॥ तू ब्रह्मा, विष्णु और ईश्वर से रहित है, तू अपने स्वरूप को देखता है, तू अपने स्वरूप का शेष है, तू ग्रपने ग्रानन्द समुद्र में मग्न है।।७२।। अपने आतम राज्य में तू आप ही है, स्वयं भाव से रहित है। तू श्रेष्ठ पूर्ण स्वरूप है, तू अपने से कुछ भी नहीं देखता ॥७३॥ तू अपने स्वरूप से नहीं चलता, तू अपने स्वरूप से फैलता है। तू अपने स्वरूप से अन्य नहीं है: नि चय कर कि मैं ही तू है। 1981। जो कुछ यह प्रपंच है, जा जा जगत में विद्यमान है;

दृश्य रूप ग्रीर दृष्टि रूप है सब शश के सींग के समान है।।७४।। भूमि जल ग्रग्नि वायु ग्राकाश मन ग्रौर बुद्धि म्रहङ्कार, तेज लोक भुवन मण्डल ॥७६॥ नाश जन्म सत्य पुण्य पाप जय स्रादि का राग काम क्रोध लोभ ध्यान श्रोष्ठ घ्येय तथा गुरा।।७७॥ गुरु शिष्य उपदेश म्रादि म्रादि मन्त सम गुभ भूत भविष्य वर्तमान लक्ष्य लक्षरा ग्रद्वय ।।७८।। सम विचार संतोष भोका भोग ग्रादि रूप यमादि श्रष्टांग योग जाना और म्राना ॥७६॥ म्रादि मध्य म्रौर म्रन्तरग ग्रहरा के योग्य छोड़ने योग्य हरि शिव इन्द्रियां स्रौर मन तथा तीनों अवस्थायें ॥५०॥ चौबीस तत्त्व श्रौर चार साधन सजातीय विजातीय क्रम से भू श्रादि लोक ॥ ८१॥ सब वर्गाश्रम का श्राचार मन्त्र तन्त्रादिकों का संग्रह विद्या श्रविद्या सर्व वेद जड़ श्रजड़ ॥ दश। बंध मोक्ष का विभाग ज्ञान विज्ञान का रूपक म्रथवा बोध म्रबोध का स्वरूप हैत म्रहैत का कथन।। ८३।। सब वेदान्त का सिद्धान्त सब शास्त्रार्थ का निर्एाय ग्रनेक जीवों का सत्य भाव अनेक जीव आदि का निर्ण्य ॥ ५४॥ जो जो चित्त से ध्यान किया जाता है जो जो संकल्प किया जाता है जो बुद्धि से निश्चय किया जाता है जो गुरु से सुना जाता है। | दूर।। जो जो वाग्गी कहती है जो जो स्राचार्य का कथन है। जो जो इन्द्रियों से प्रतीत होता है जो जो पृथक् विचारा जाता है।।⊏६।। जो वुछ महान् वेद के पारदर्शियों से न्याय द्वारा निश्चा किया गया है शिव लोकों का संहार करता है विष्णु तीनों जगत् को पालता है ॥५७॥ ब्रह्मा लोकों को उत्पन्न करता

है इस प्रकार ग्रादि की किया ग्रादिक जो जो पूरागों में है जो जो वेदों में निर्ण्य है।। ८८।। सव उपनिषदों का भाव सव शश के सींगों के समान है। मैं देह हूँ इस प्रकार का संकल्प श्रन्त:करण का माना हुन्रा।।८९।। मैं देह हूं इस प्रकार का संकल्प महान् संसार कहलाता है। मैं देह हूं यह संकल्प ही बंध कहलाता है।।६०।। मैं देह हूँ इस प्रकार का संकल्प दुःख कहलाता है। मैं देह हूँ इस प्रकार का जो भान है उसको नरक समभे ।। ६१।। मैं देह हैं इस प्रकार का संकल्प सव जगत् कह-लाता है। मैं देह हूँ इस प्रकार का संकल्प हृदय की ग्रन्थि कहलाता है ।।६२।। मैं देह हूँ इस प्रकार का ज्ञान अज्ञान कह-लाता है। मैं देह हूँ इस प्रकार का ज्ञान ही असत्य भावना है।।६३।। मैं देह हूँ इस प्रकार की बुद्धि श्रविद्या कहलाती है। में देह हूँ इस प्रकार का ज्ञान ही द्वैत कहलाता है।।६४।। मैं देह हुँ इस प्रकार का संकल्प ही सचा जीव है। मैं देह हुँ इस प्रकार का ज्ञान ही परिच्छिन्न कहा गया है ।। ६५।। मैं देह हूँ इस प्रकार का संकल्प प्रत्यक्ष महा पाप है मैं देह हूँ इस प्रकार की बुद्धि ही प्रसिद्ध तृष्णा दोष रूप रोग है ॥६६॥ जो कुछ भी संकल्प हैं वह तीनों ताप कहा गया है। काम क्रोध बंधन है सर्व दू:ख है सब दोष रूप है काल करके नाना स्वरूप धारए। करते हैं यह जो कुछ है सब संकल्प का जाल है। हे सोम्य ! ऐसे इस किंचितको मनका विचार जान।।६७॥मनही सब जगत् है मन ही महा शत्र है। मन ही संसार है मन ही तीनों जगत् है।।६८।। मन ही महा दृःख है मन ही जरा ग्रादिक है। मन ही काल है श्रौर मन ही मल है।।६६॥ मन ही संकल्प है मन ही जीव है। मन ही चित्त है मन ही श्रहङ्कार है।।१००॥ मन ही महा बंध है मन ही श्रन्तःकरण है। मन ही पृथ्वी है मन ही जल है।।१०१॥ मन ही तेज है मन ही महान् वायु है। मन ही श्राकाश है। मन ही शब्द रूप है।।१०२॥ स्पर्श रूप रस गन्ध पांचों कोश मन से हुए हैं। जाग्रत स्वप्न सुषुप्ति श्रादि मनोमय कहे जाते हैं।।१०३॥ दिक्पाल वसु रुद्र श्रादित्य मनोमय हैं। दृश्य जड़ दृन्द्व जन्म श्रज्ञान मन के समभे गये हैं।।१०४॥ जो कुछ संकल्प है वह नहीं ही है, ऐसा निश्चय कर। सब जगत् नहीं है, नहीं है गुरु शिष्य श्रादिक भी नहीं है यह उपनिषत् है।।१०४॥

#### छःठा ग्रध्याय।

ऋभु ने कहाः—सब सत् चित्मय जान सर्व सत् चित्मय व्यापक है। सिचदानन्द श्रद्धैत है सिचदानन्द श्रद्धय है।।१॥ सिचदानन्द श्रमात्र है सिचदानन्द श्रमात्र है सिचदानन्द श्रमात्र है सिचदानन्द श्रमात्र है।।२॥ सिचदानन्द ही श्राकाश है।।२॥ सिचदानंद ही तू है सिचदानन्द रूप में हूँ ये मन बुद्धि श्रहङ्कार चित्त समूह।।३॥ ये न तू है न में हूँ न श्रन्य कोई है सब केवल ब्रह्म ही है। न वाक्य न पद न वेद न श्रक्षर न जड़ कहीं है।।४॥ न मध्य न श्रादि न श्रन्त न सत्य न बंध न दुःख न सुख भाव, न माया, न प्रकृति है।।४॥ न देह है, न मुख है, न

घारा है, न जिह्ना है, न तालू, है, न दांत, न ग्रोष्ट, न मस्तक है, न श्वास उश्वास ही है ॥६॥ न पसीना, हुईी, मांस है, न रक्त है, न मूत्र है। न दूर, न पास, न ग्रङ्ग, न उदर, न मुकुट है।।७।। न हाथ पैर का चलना, न शास्त्र, न उपदेश न जानने वाला, न ज्ञान, न ज्ञेय है, न जाग्रत, न स्वप्न, न सुषुप्ति है ॥ ॥ मुभ में तुरियातीत किंचित् नहीं है, सर्व सचित्मय व्यापक है। न अध्या-त्मिक है, न ग्रधिभूत है, न ग्रधिदेव है, न मायिक है ॥ ।।। न विश्व तैजस, प्राज्ञ, विराट्, सूत्रात्मा, ईश्वर है, न श्रागे जाने की चेष्टा है, न नष्ट है, न प्रयोजन है।।१०।। त्यागने योग्य, ग्रहरा करने योग्य वा दूषित नहीं है, न पवित्र अपवित्र है, न मोटा है, न पतला है, न क्लेद, न काल, न देश का कथन है ॥११॥ न सब, न भय, न द्वैत, न वृक्ष, तृगा पर्वत, न ध्यान, न योग संसिद्धि न ब्राह्मगा, न क्षत्रीय, न वैश्य ॥१२॥ न पक्षी, न मृग, न ग्रङ्गी, न लोभ, न मोह, ही है। न मद, न मत्सरता, न काम क्रोधादि हैं।।१३।। स्त्री, शूद्र, बिल्ली म्रादि ग्रौर भक्ष्य भोज्य भ्रादिक नहीं हैं। न मोटा पतला है, न भ्रास्तिक्य है, न वार्ता ही का ग्रवसर है ।।१४।। न लौकिक है, न लोक हैं, न व्यापार है न मुढ़ता है, न भोक्ता, भोजन, भोज्य है, न पात्र है, न पान है, न पीने योग्य है ॥१५॥ न शत्रु, मित्र, पुत्र ग्रादि है, न माता पिता, बहिन न जन्म है, न मृत्यु हैं, न वृद्धि है। मैं देह हूँ, यह भ्रम है ॥१६॥ न शून्य है, न अशून्य है, न अन्तः करण है, न संसार है, न रात्रि है, न दिन रात्रि है, न ब्रह्मा है, न हिर है, न

शिव है।।१७।। न वार, पक्ष मास ग्रादिक हैं, न संवत्सर है न स्थूल है, न ब्रह्म लोक है न बैकुन्ठ लोक है, न कैलाश है न श्चन्य लोक है।।१८।। न स्वर्ग है, न देवता इन्द्र है न ग्रग्नि, है न श्लोक है, न ग्रग्निहोत्री है, न यम है, न यमलोक है, न लोक पाल हैं।।१०।। नभू, भुवः श्रौर स्वः ये तीन लोक है, न पाताल है न भूतल है न ग्रविद्या है, न विद्या है, न माया है, न जड़ प्रकृति है ।।२०।। न स्थिर है, न क्षिएाक है, न नाश है, न गित है श्रीर न दौड़नाहै। न मुक्त है न ध्येय है, न ध्यान है, न मंत्र है न कहीं जप है।।२१॥ न पदार्थ है, पूजने योग्य है, न ग्रभि-षेक है, न पूजा है। न पुष्प है, न फल है, न पत्र, गंध, पुष्प त्रादि धूप है।।२२।। न स्तोत्र है, न नमस्कार है, न थोड़ी सी भी प्रदक्षिगा है, न प्रार्थना है, न प्रथक् भाव है, न हिव है, न श्रग्नि की वन्दना है।।२३!। न होम है, न कर्म है, न दुर्वचन है, न सुन्दर भाषणा है, नगायत्री है, न संधि है, न ध्यान है, न मन की दुष्ट स्थिति है, ॥२४॥ न दुराशा है, न दुष्टात्मा है, न चंडाल है, न पौल्कस ( एक प्रकार की नीच जाति ) है। न दुःसह है, न निन्दा है, न किरात है, न कैतव है ॥२५॥ न पक्षपात है, न पक्ष है, न ग्राभूषण है, न चोर है, नदम्भ है, न दम्भ करने वाला है, न नीच है, न श्रेष्ठ ।।२६॥ एक, दो, तीन चार, नहीं है, महान्ता है, न ग्रल्पपना है, न पूर्गा है, न परिच्छिन्न है, न काशी है, न वत है, न तप है।।२७।। न गोत्र है, न कुल है, न सूत्र है, न व्यापकता है, न शून्यता है, न स्त्री है, न युवती है, न बूढ़ी है, न

कन्या है, न तन्तु पना है, ॥२८॥ न सूतक है, न जन्म है, न ग्रांतर्मु ख है, नभ्रम है, न महा वाक्य है, न एकता है, न ग्रिंगिमा ग्रादि सिद्धियां हैं ॥२६॥ सर्व चैतन्य मात्र होने से सदा सब दोष नहीं हैं, सर्व सत्यमात्र रूप होने से सचिदानन्द मात्र है ॥३०॥ सब ब्रह्म ही हैं, ग्रन्य नहीं है, इसी मकार वह मैं हूँ वह वह मैं हूँ वह ही मैं हूं, वह ही मैं हूं, में सनातन त्रह्म हूँ ॥३१॥ मैं ब्रह्म ही हूँ, संसारी नहीं हूँ, मैं ब्रह्म ही हूँ, मुभसे मन नहीं है, मैं ब्रह्म ही हूँ, मुभसे बुद्धि नहीं है, मैं ब्रह्म ही हूँ इन्द्रियां नहीं है ॥३२॥ में ब्रह्म ही हूं देह नहीं हूँ, में ब्रह्म ही हूँ, विषय नहीं है। में ब्रह्म ही हूँ, जीव नहीं हूँ, मैं ब्रह्म ही हूं, भेद वाला नहीं हूं ॥३३॥ में ब्रह्म ही हूं, जड़ नहीं हूँ मैं ब्रह्म ही हूँ मुभमें मरगा नहीं है। में ब्रह्म ही हूं प्राग्ग नहीं हूं, मैं पर से परब्रह्म ही हूँ ।।३४।। यह ब्रह्म है; पर ब्रह्म है, सत्य ब्रह्म है, वह प्रभु है। काल ब्रह्म है, कला ब्रह्म है, सुख ब्रह्म है, स्वयं प्रकाश है।।३४॥ एक ब्रह्म है, दो ब्रह्म है, मोह ब्रह्म है, शमादिक ब्रह्म है, दोष ब्रह्म है, गुरा ब्रह्म है, दम, शान्त, विभु, प्रभु, ब्रह्म, हैं, ॥३६॥ लोक ब्रह्म हैं, गुरु ब्रह्म है, शिष्य ब्रह्म है, सदाशिव ब्रह्म है। पूर्व ब्रह्म है, पर ब्रह्म है, शुद्ध ब्रह्म है, शुभ अ्रशुभ ब्रह्म है, ॥३७॥ जीव ही सदा ब्रह्म है, मैं सिच्चदानन्द हूँ। सर्व ब्रह्ममय कहा है, सब जगत् ब्रह्म मय है ॥३=॥ संदेह रहित श्राप ही ब्रह्म है, श्रपने से श्रन्य कुछ, नहीं है। सब ग्रात्म ही है, शुद्धात्मा है, सब चिन्मात्र ग्रदि-तीय है, ।)३६॥ ग्रात्मा नित्य निर्मल रूप है, ग्रात्मा से

अन्य कुछ नहीं है। अगा मात्र शुद्ध रूप है, अगा मात्र यह जगत् है।।४०1। ग्रस्सु मात्र शरीर है, असु मात्र सत्य है। असु मात्र अचिन्त्य है, अथवा अगु मात्र चिन्त्य है ॥४१॥ ब्रह्म ही सब चिन्मात्र है, ब्रह्म मात्र तीनों जगत् हैं, ग्रानन्द परमानन्द है , ग्रन्य कुछ न कुछ है।।४२।। चैतन्य मात्र स्रोंकार है, ब्रह्म ही सब स्राप है। मैं ही सब जगत् हूँ, मैं ही परम पद हूँ ।।४३।। मैं ही गुरातीत हूँ, मैं ही पर से पर हूँ। मैं ही पर ब्रह्म हूँ, मैं ही गुरुओं का गुरु हूँ । । ४४।। मैं ही सबका आधार हूँ, मैं ही सुख का सुख हूँ। श्रात्मा से भिन्न जगत् नहीं है, श्रौर श्रात्मा से भिन्न सुख भी नहीं है ॥४५॥ ग्रात्मा से भिन्न गति नहीं है, सब जगत् ग्रात्ममय है। ग्रात्मा से भिन्न कहीं नहीं है, ग्रात्मा से भिन्न तृएा भी नहीं है।।४६॥ ग्रात्मा से भिन्न तुष (भूसा) नहीं है, सब जगत् श्रात्मामय है। ब्रह्म मात्र यह सव है, ब्रह्म मात्र श्रसत् नहीं है।।४७।। सव सुना हुम्रा ब्रह्म मात्र है, ब्रह्म ही केवल म्राप है। ब्रह्म मात्र सव वृत है, ब्रह्म मात्र रस ग्रीर सुख है।।४८।। ब्रह्म मात्र चिदाकाश सिच्चदानन्द ग्रद्वितीय है, ब्रह्म के सिवाय अन्य नहीं है, ब्रह्म से भिन्न जगत् नहीं हैं ॥४६॥ ब्रह्म से भिन्न मैं नहीं हूँ, ब्रह्म के सिवाय फल नहीं है। ब्रह्म से भिन्न तृगा नहीं है, ब्रह्म से भिन्न पद नहीं हैं ॥५०॥ ब्रह्म से भिन्न गुरु नहीं है, ब्रह्म बिना शरीर ग्रसत्य है। ब्रह्म से ग्रन्य ग्रहंता तुभ पना यह वे, कहीं नहीं है ।।५१॥ ग्रपने को ब्रह्म स्वरूप जान । ग्रपने से ग्रन्य कुछ नहीं है, जो कुछ जगत् में देखा जाता है, जो कुछ लोगों से

कहा जाता है।।५२॥ जो कुछ कही भी भोगा जाता है, वह सब असत्य ही है। कर्त्ता भेद, किया भेद, गुरा भेद रस भ्रादिक ।।५३ यह सब लिंग भेद ग्रसत्य ही हैं। सदा सुख काल भेद देश भेद, वस्तु भेद, जीत हार ।।५४॥ जो जो भेद हैं, वे केवल असत्य ही हैं । ग्रन्तःकरगा ग्रसत्य है, इन्द्रिय ग्रादिक ग्रसत्य हैं ॥५५॥ प्रारा म्रादिक सव म्रसत्य हैं, शरीर म्रसत्य है, पांच कोश म्रसत्य हैं देवता ग्रसत्य हैं।।४६॥ छः विकार ग्रादि ग्रसत्य हैं, शत्रु वर्ग ग्रसत्य हैं, छः ऋतु ग्रसत्य हैं ग्रौर छः रस ग्रसत्य हैं।।५७।। मैं सिच्चदानन्द मात्र हूँ यह जगत् कभी उत्पन्न नहीं हुआ है। मैं परं सत्य आत्मा ही हूँ, अन्य संसार दृष्टि नहीं है।।४८।। मैं सत्य ग्रानन्द रूप हूँ, चैतन्य धन ग्रानन्द स्वरूप हूँ, मैं ही परानन्द हूँ, मैं ही पर से पर हूँ ।।५६।। यह सब ज्ञाना-कार है, मैं भ्रद्वितीय ज्ञान भ्रानन्द रूप हूँ, मैं सबका प्रकाश रूप हूँ, सर्व ग्रभाव स्वरूप हूँ, ॥६०॥ मैं ही सदा भासता हूँ, कहाँ ग्रसत्य है, तू ही चिन्मात्र ग्रानन्द रूप वाला परब्रह्म है ॥६१॥ चैतन्य स्राकार है, चैतन्य स्राकाश है, चैतन्य ही परम मुख है, मैं त्रात्मा ही हूँ, ग्रसत् नहीं हूं, मैं कूटस्थ हूँ श्रेष्ठ गुरु हैं ।।६२॥

मैं सिचिदानन्द मात्र हूँ ग्रौर यह जगत् उत्पन्न ही नहीं हुग्रा है काल नहीं है, जगत् नहीं है, माया प्रकृति भी नहीं है ॥६३॥ मैं ही साक्षात् हरि हूँ, मैं ही सदाशिव हूँ, मैं शुद्ध सत्व को प्रकाश

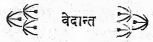
करने वाला शुद्ध चैतन्य भाव हूँ ।।६४॥ मैं ग्रद्वितीय ग्रानन्द मात्र हूं, चैतन्य घन एक रस हूँ, सब सदा ब्रह्म ही है, सब केवल ब्रह्म ही है।।६४॥ सब सदा ब्रह्म ही है, सब ही ब्रह्म चेतन है, मैं सबका अन्तर्यामी रूप हूं, सर्व साक्षीपने के लक्षरा वाला हूँ ॥६६॥ परमात्मा परंज्योति, परंधाम, परगति, सब वेदान्त का सार हूँ, सब शास्त्रों से निश्चित किया गया हूँ ॥६७॥ मैं योगानन्द स्वरूप हूँ, मुख्य ग्रानन्द महोदय हूं, मैं सव ज्ञान का प्रकाश हूं, मुख्य विज्ञान स्वरूप हूँ, ॥६८॥ मैं तुर्य अतुर्य का प्रकाश हूँ, तुर्य अतुर्य आदि से रहित हूँ, मैं चैतन्य अक्षर हूं, मैं सत्य हूँ, वासुदेव ग्रजर, ग्रमर हूँ ॥६९॥ मैं ब्रह्म चिदाकाश हूँ, नित्य ब्रह्म निरंजन हूँ, शुद्ध, बुद्ध सदायुक्त, ग्रनाम, ग्ररूप हूँ ॥७०॥ मैं सिचदानन्द रूप हूँ, यह जगत् उत्पन्न नहीं हुम्रा है। सत्य म्रसत्य जगत नहीं है, संकल्प, कलना म्रादिक नहीं हैं ॥७१॥ नित्य म्रानन्दमय ब्रह्म, केवल हमेशा म्राप है, म्रनन्त म्रविकारी, शाँत, एक रूप ग्रीर ग्रनामय है ॥७२॥ यदि मुभसे कुछ ग्रन्य है तो वह मृगजल के समान मिथ्या है। यदि वंध्या पुत्र के वचन में भय है तो यह कुछ है।।७३।। शशके सींगो से सिंह मर जाय तो जगत है। मृग तृष्णा जल से तृप्त हो जाय तो यह जगत है। । ७४।। मनुष्य के सींगों से नष्ट हो जाय तो यह भी है। गंधर्व नगर के सत्य होने में जगत हमेशा है ॥७५॥ ग्राकाश में नीलता सत्य हो तो जगत सत्य होगा । सीपी में रूपा सत्य हो तो जगत भूषरा होगा ॥७६॥ रस्सी के सर्प से मनुष्य मर जाय तो संसार हो।

सोने के बाएा से ज्वाला ग्रम्नि नाश हो जाय तो जगत है।।७७॥ बिन्ध्याचल के वन में खीर हो जाय तो जगत उत्पन्न हुम्रा है। केले के स्तंभके काठ से रसोई वनजाय तो जगत है ग७८।। गवार पाठे के रूप से पाक सिद्ध होजाय तो जगत हो। चित्र के दीपक से ग्रँधेरा चला जाय तो यह जगत है ।।७६।। मास से पहिले मरा हुम्रा मनुष्य स्राजाय तो जगत है। यदि मठे का दूध हो जाय तो नित्य जगत है।। जा। गौ के थन से निकाला हुम्रा दूध फिर भर दिया जाय तो जगत है। मट्टी के रेत में समुद्र उत्पन्न हो जाय तो जगत हमेशा वस्तु है ॥ दशा कछुये के रोमों से मस्त हाथी बाँघ दिया जाय तो जगत है। कमल की डण्डी के तन्तु से मेरु चलने लगे तो जगत हो।। ८२।। तरंगों की माला से समुद्र बांध दिया जाय तो जगत है। ग्रग्नि की ज्वाला नीचे को जाय तो सर्वदा जगत है।।८३।। ग्रम्नि की ज्वाला ठन्डी हो तो जगत हो, जलती हुई अग्नि मण्डल में कमलों की वृद्धि हो तो यह जगत हो ॥ ५४॥ महान् हिमाचल में नील हो तो जगत हो, मेरु ग्राकर नेत्र की पुतली में स्थित हो तो यह जगत है।।८४।।भ्रंग का शब्द वागाी रहित हो, मेरु चलायमान हो, मच्छर सिंह को मार डाले तो यह जगत सत्य हो ॥८६॥ग्रगु रूप कोटर के विस्तार होने में तीन लोक हों तो यह जगत है, क्षिएाक के फूस की आग नित्य हो तो जगत हो।।प्।।स्वप्न की देखी हुई वस्तु जाग्रत में रहे तो जगत हो, नदी का वेग किसी प्रकार निश्चल होजाय तो जगत हो ॥ ८८॥ भूख का भोजन ग्रग्नि हो तो जगत की कुछ कल्पना

हो। जन्मका अन्धा रत्न परीक्षकहो तो यह जगत् सदा हो।।८६।। नपुंसक के पुत्र को स्त्री का सुख हो तो जगत हो। शश के सींगों से रथ बन जाय तो जगत हो ।।६०।। हाल की जन्मी हुई कन्या भोग के योग्य हो तो जगत हो। बंध्या गर्भ प्राप्ति के सुख की जानने वाली हो तो जगत हो ।। ६१।। काक हंस के समान चले तो जगत निश्चल हो। गधा सिंह के साथ युद्ध करे तो जगत को स्थिति हो ।।६२।। गधा हाथी की चाल चले तो जगत हो । चन्द्र सूर्य से प्रकाश किया हुआ संपूर्ण जगत स्वयं जड़ है।।६३॥ चन्द्र सूर्य ग्रादि को छोड़कर राहु दीखता हो, भृष्ट बीज उत्पन्न होकर वृद्धि हो तो जगत सत्य हो ॥ १४॥ दरिद्री धनवानों का सूख भोगे तो जगत हो। कृते के वीर्य से सिंह उत्पन्न होतो जगत है।।६४।। मूढ़ ज्ञानी के हृदय को जान ले तो कल्पना हो। कुत्ता संपूर्ण समुद्र को पी ले तो मन हो ॥६६॥ शुद्ध स्नाकाश मनुष्यों पर गिर पड़े तो जगत हो। ग्रथवा भूमि पर ग्राकाश गिरे, ग्रथवा म्राकाश के पूष्प सुगंध वाले हों ।।६७।। शुद्ध म्राकाश में वन उत्पन्न हों श्रीर चले तो जगत है। शुद्ध दर्पण में प्रतिबिम्ब नहीं पड़े तो जगत है ॥६८॥ ग्रज की कृक्षि में जगत नहीं है, ग्रात्म कुक्षि में जगत नहीं है। भेद कलना, द्वैत श्रद्वैत किसी प्रकार से विद्यमान नहीं है ॥ ६६॥ यदि यह माया का कार्य है ऐसा भेद है तो वह ब्रह्म की भावना है। मैं देह हूँ यह दुःख है तो मैं ब्रह्म हूँ यह निश्चय है।।१००।। हृदय ग्रन्थि के होने से ब्रह्म चक छेदा जाता है। संशय प्राप्त होने पर ब्रह्म के निश्चय का आश्रय

करे ॥१०१॥ ग्रनात्म रूप चोर है तो ग्रात्म रूप रत्न का रक्षण् है। ब्रह्म नित्य ग्रानन्दमय, केवल सर्वदा ग्राप है ॥१०२॥ इस प्रकार के दृशंतों से ब्रह्म मात्र साधा जाता है। ब्रह्म सब भुवन है, भुवनों का नाम छोंड़ दे ॥१०३॥ मैं ब्रह्म हूं इस प्रकार निश्चय करके मैं' भाव को त्याग दे। सोये हुए के हाथ में रहे हुए पुष्प के समान सब ही लय होजाता है ।॥१०४॥ न देह है न कर्म है सब केवल ब्रह्म ही है। न भूत है, न कार्य है, न चार ग्रवस्थायें हैं ॥१०४॥ तीन लक्षणाग्रों का विज्ञान सब केवल ब्रह्म ही है। सब व्यापार छोड़कर मैं ब्रह्म हूँ, इस प्रकार भावना कर ॥१०६॥ संदेह रहित मैं ब्रह्म हूँ, मैं चैतन्य स्वरूप ब्रह्म हूँ। मैं सिचदानन्द मात्र हूँ, ऐसा निश्चय करके उसको भी छोड़ दे ॥१०७॥

यह शक्कर का किया हुआ महाशास्त्र नास्तिक कृतघ्न, दुरा-चारी, दुष्टात्मा हर किसी को न देना चाहिए ॥१०८॥ गुरु भक्ति से शुद्ध किए हुए अन्तः करण वाले महात्मा को अच्छी तरह से मास, छः मास, एक वर्ष परीक्षा करके देना चाहिए ॥१०६॥ सब उपनिषदों के अभ्यास को दूर से त्याग कर आदर सहित तेजो बिन्दु उपनिषत् का सर्वदा प्रसन्न होकर अभ्यास करे ॥११०॥ एक बार अभ्यास मात्र से आप ब्रह्म ही होता है, आप ब्रह्म ही होता है यह उपनिषत् है॥



## योग चूडामगि उपनिषत्

#### [ 25]

योगियों के हित की कामना से मैं योगचूडामिए। उपनिषत् को कहता हूँ। यह योग वेताग्रों से सेवन किया गया है, गूढ़ है श्रीर कैवल्य सिद्धि को देने वाला है।।१।। श्रासन, प्रागायाम, प्रत्याहार, धारगा, ध्यान ग्रीर समाधि ये योग के छः ग्रज्ज है।।२।। एक सिद्धासन ग्रौर दूसरा पद्मासन कहा गया है। छः चक्र, सोलह ग्राधार, तीन लक्ष्य ग्रीर पांच ग्राकाशों को ॥३॥ जो अपने देह में नहीं जानता, उसको सिद्धि किस प्रकार हो ? ग्राधार चक्र चार दल वाला है स्वाधिष्ठान चक्र छः दल वाला है।।४।। नाभि में दश दल वाला कमल हैं, हृदय में बारह दल वाला पद्म है। विशुद्ध नाम का चक्र सोलह दल वाला है ग्रौर भ्रक्टीके मध्य में दो दल वाला कमल है।।।।। महापथ ब्रह्म रन्ध्र में हजार दल की संख्या वाला चक्र है। स्राधार पहिला चक्र है, दूसरा स्वाधिष्ठान चक्र है ॥६॥ योनि स्थान में है, दोनों के मध्य में है उसको काम रूप कहते हैं। काम नाम का चार दल वाला कमल गुदा के स्थान में है ॥ ।।। उसके मध्य में काम नाम की, सिद्धों से वन्दना की गई, योनि कहलाती है। उसके मध्य में पश्चिम को तरफ मुख बाजा लिंग स्थित है ॥ । । न नि से मिए। के समान बिम्ब वाल को जो जानता है, वह बीगवित

है तपे हुए सोने के समान प्रकाशवाला, विजली की रेखा के समान चमकता हुम्रा ॥ ।। तीन कोगा वाला मेढ् के नीचे स्थित वह्नि का पूर है। समाधि में अनन्त और विश्वतोमुख परम ज्योति दीखती है।।१०।। महा योग में उसको देखने से ग्राना जाना नहीं रहता। स्व शब्द से प्रागा होता है स्वाधिष्ठान उसका भ्राश्रय होता है।।११।। वह स्वाधिष्ठान के स्राश्रय होने से मेढ़ भी कहा जांता है। यहाँ जो तंतू से पिरोये हुए मिएा के समान सूवूम्ना से प्रोया हुम्रा कन्द है।।१२।। नाभि मण्डल में वह मिए। पूरक चक्र कहलाता है। पुण्य पाप से रहित वारह दल वाले महा चक मैं ।।१३।। जब तक जीव तत्व को नहीं जानता तव तक भ्रमगा करता है। मेढ़ से ऊपर नाभि से नीचे कन्द में पक्षी के अण्डे के समान योनि है।।१४।। वहाँ बहत्तर हजार नाडियाँ उत्पन्न हुई हैं, उन वहत्तर हजार नाड़ियों में वहत्तर प्रधान कहलाती हैं।।१५।। उनमें से दश प्रागा को चलाने वाली मुख्य समभी जाती हैं। इडा, पिंगला श्रौर तीसरी सूष्मना है।।१६!। गांधारी हस्तिजिह्वा, पूषा, यशस्विनी, ग्रलम्बुसा, कुहू ग्रीर शंखिनी दशवीं कही गई हैं, ॥१७॥ इस नाड़ी महाचक्र को योगियों को सदा जानना चाहिए। इडा वाम भाग में स्थित है, पिंगला दक्षिएा भाग में स्थित है ॥१८॥ सुषुम्ना मध्य देश में, गांधारी बायें नेत्र में । हस्तिजिह्वा दक्षिण नेत्र में, पूषा दक्षिण कर्ण में ।।१६॥ यशस्विनी बायें कर्ण में, अलम्बुसा मुख में, कुहू लिंग देश में श्रीर शंखिनी मूल स्थान में है ॥२०॥ इस प्रकार क्रम से एक एक

द्वार का ग्राश्रय करके सब नाड़ियां स्थित हैं, इडा, पिंगला ग्रीर सुषुम्ना प्रारा मार्ग में स्थित हैं ॥२१॥ चन्द्र, सूर्य ग्रौर ग्रग्न देवता सदा प्राण को चलाने वाले हैं। प्राण, श्रपान, समान, व्यान ग्रौर उदान नाम के वायु हैं।।२२।। नाग, कूर्म, कुकर, देवदत्त और धनंजय (उपवायु है। प्राग्ग नित्य हृदय में स्थित है, अपान गुदा मंडल में ॥२३॥ समान नाभि देश में, उदान कण्ठ के मध्य में ग्रौर व्यान सब शरीर में है, ये पांच प्रारा ही मुख्य हैं ॥२४॥ डकार लेने में नाग श्रौर पलक मंदने में कूर्म कहा गया है। कुकर छींक लाने वाला ग्रौर देवदत्त जम्भाई लेने में जानो ॥२४॥ सर्व व्यापी धनंजय मरने पर भी नही छोड़ता । इन नाड़ियों में सव जीव तन्तु भ्रमण करते हैं ॥२६॥ जिस प्रकार भुज दण्ड से फेंकी हुई गेंद चलती है इसी प्रकार प्रारा ग्रपान से फैंका हुग्रा जीव नहीं ठहरता ॥२७। प्रारा ग्रपान के वश हुआ जीव नीचे, ऊपर, वाम और दक्षिएा मार्ग से दौड़ता है; चंचल होने से दिखाई नहीं देता ॥२८॥ जिस प्रकार रस्सी से बांधा हुन्ना रयेन पक्षी गया हुन्ना भी खिच त्राता है इसी प्रकार गुणों में बँधा हुग्रा जीव प्राण ग्रपान करके खिचता है ।।२६॥ प्राणा ग्रपान के वश हुम्रा जीव नीचे ऊपर जाता है। ग्रपान प्राण को खैंचता है ग्रौर प्राण ग्रपान को खंचता है।।३०।। ऊपर ग्रौर नीचे स्थित इन दोनों को जो जानता है वह योगवित् है। वह हकार शब्द द्वारा बाहर आती है ग्रौर सकार शब्द द्वारा फिर भीतर घुसता है।।३१।। इस

प्रकार 'हंस हंस' इस मन्त्र को जीव सदा जपता है। दिन रात में इक्कीस हजार छः सौ ॥३२॥ इस संख्या युक्त मंत्र को जीव सदा जपता है। यह अजपा नाम की गायत्री योगियों को सदा मोक्ष की देने वाली है ॥३३॥ इसके संकल्प मात्र से मनुष्य सब पापों से छुट जाता है। इसके समान विद्या, इसके समान जप ॥३४॥ इसके समान ज्ञान न हुम्रा न होगा। कुंडलिनी में उत्पन्न हुई गायत्री प्रारा को धाररा करने वाली है ।।३४।। प्रारा विद्या महा-विद्या है, जो उसको जानने वाला है, वह वेद को जानने वाला है। कन्द के ऊपर कुंडल के ग्राकार वाली ग्राठ प्रकार की कुण्डली शक्ति ।।३६।। त्रह्म द्वार के मुख को नित्य मुख से ढांप कर स्थित है। उपद्रव रहित ब्रह्म जिस द्वार में होकर जाना होता है ॥३७॥ परमेश्वरी उस द्वार को मुख से ढांप कर सोई हुई है । वह्नियोग से जगाई हुई वह मन श्रौर प्राग्ग सहित ॥३८॥ मुख उठाकर सुषुम्ना में सुई के समान ऊपर जाती है। जिस प्रकार कुंजी से घर को खोलते हैं, इसी प्रकार कुण्डलिनी से योगी मोक्ष के द्वार का भेदन करे।,३६॥

दोनों हाथों को संपुटित करके, दृढ़ रीति से पद्मासन लगा कर ग्रीर ठोड़ी को छाती पर दृढ़ रीति से लगा कर चित्त में बारम्बार उस (ब्रह्म) का ध्यान करता हुग्रा वायु को ऊपर खींचे, पूरण किये हुए वायु को छोड़ने से मनुष्य शक्ति के प्रभाव से श्रतुल बोध को प्राप्त होता है।।४०।। श्रम से उत्पन्न हुए पसीने से

श्रंगों को मले। कड़वे, खट्टे पदार्थ श्रीर लवरा का त्याग कर दूध का भोजन करे ॥४१॥ ब्रह्मचारी, सूक्ष्म ग्राहर करने वाला योग परायण योगी साल भर के बाद सिद्ध हो जाता है, इसमें संदेह नहीं है ॥४२॥ चिकना, मधुर श्राहार पेट का चौथा ग्रंश खाली छोड़कर, शिव की प्रीति के लिये भोजन करे, वह मिता-हारी कहलाता है ॥४३॥

कन्द के ऊपर कुण्डल के ग्राकार वाली ग्राठ प्रकार की कुण्डली शक्ति मूड़ों को बंधन करने वाली ग्रौर योगियों को सदा मोक्षकी देने वाली है॥४४॥ महामुद्रा, नभमुद्रा, स्रोडचाएा, जलंबर और मुलबंध को जो जानता है वह योगी मुक्ति का पात्र है।।४५।। एडी से दृढ़ दबा कर योनि को सकोड़े ग्रौर ग्रुपान को ऊपर खेंचे; यह सूल बंध कहलाता है।।४६।। सूल बंध सदा करने से अपान और प्राण की एकता और मूत्र पुरीष की न्यूनता होने से युद्ध भी जबान होजाता है ॥४७॥ जिससे थका हुम्रा महा पक्षी उडयाएा करता है, वह उडयाएा मृत्यु रूपी हाथी के लिये सिंह है ॥४८॥ उदर से नाभि के नीचे तानना पश्चिम ताएा कह-लाता है। उडयाए। बंध उदर में होता है, इसलिये वहां बंध कहा जाता है।।४६।। नीचे जाने वाले ग्राकाश ग्रीर जल को शिर में बाँध देता है। इसलिये जालंधर बंध कष्ट ग्रीर दु:ख समूह को नाश करने वाला है।।४०।। कंठ संकोच लक्षरा वाले जालंघर बंध के करने से अमृत अग्नि में नहीं पड़ता और न वायु दौड़ता

है।।५१।। जीभ को उलटो करके कपाल के छिद्र में प्रवेश करा कर दृष्टि अकूटी के मध्य में लगाने से खेचरी मुद्रा होती है ॥५२॥ जो खेचरी मुद्रा को जानता है उसको रोग, मरएा, निद्रा, भूख, प्यास ग्रौर मूर्छा नहीं होती ।।५३।। रोग से पीड़ा को नहीं प्राप्त होता, न कर्मों से लिपायमान होता है, किसी से बाधा नहीं पहुँ-चाया जाता, जो खेचरी मुद्रा को जानता है।।५४॥ जिससे चित्त म्राकाश में विचरता है ग्रीर जिह्वा ग्राकाश में विचरती है, इस-लिये वह खेचरी मुद्रा सब सिद्धों से नमस्कार की गई है।। १४।। पैर से लेकर मस्तक तक के शरीरों को पोषएा करने वाली शिरायें जहाँ होती है ऐसा शरीर विन्दू से स्थित है ॥ १६॥ जिह्ना के ऊपर का छिद्र खेचरी द्वारा जिसने मंद दिया है उसका बिन्दू कामिनी के ग्रालिंगन से भी क्षय नहीं होता ॥५७॥ जब तक विन्दु देह में स्थित है तब तक मृत्यु का भय कहां ? ग्रौर जब तक खेचरी मुद्रा वांधी हुई है तब तक विन्दु नहीं जाता ॥५८॥ श्रीर निकला हम्रा भी ग्रग्निको प्राप्त हुम्रा बिन्दु योनि मुद्रा द्वारा शक्ति से रोका जाने से ऊपर जाता है ॥५६॥ वह विन्दू सफेद ग्रीर लाल दो प्रकार का है, सफेद शुक्ल कहलाता है श्रीर लाल महारज कहलाता है ॥६०॥

सिन्दूर समूह के समान चमकने वाले सूर्य के स्थान में रज स्थित है, चन्द्रमा के स्थान पर शुक्ल स्थित है, दोनों की एकता दुर्लभ है ॥६१॥ बिन्दु ब्रह्मा है, रज शक्ति है, बिन्दु चन्द्रमा है,

रज सूर्य है; दोनों के संगम से ही परमपद प्राप्त होता है।।६२॥ जब वायु करके शक्ति को चलाने से प्रेरित हुआ रज बिन्दू के साथ सदा एकता को प्राप्त होता है तब दिव्य शरीर हो जाता है ॥६३॥ जुक्ल चन्द्र से संयुक्त ग्रौर रज सूर्य से संयुक्त है, उन दोनों की समान रस वाली एकता को जो जानता है, वह योगवित है ॥६४॥ सब नाडियों का शोधन, चन्द्र सूर्य का चलाना और रसों का सुखाना महामुद्रा कहलाती है ॥६५॥ छाती पर ठोडी रख कर ग्रौर योनि को बांयें चरण से देर तक दबाकर ग्रौर फैलाये हुए, दक्षिए। पाद को दोनों हाथों से पकड़ कर, दोनों बांधी हुई कांखों को श्वास से भर कर घीरे-घीरे रेचन करे। यह मन्ष्यों की व्याधि को नाश करने वाली महामुद्रा कहलाती है।।६६॥ चन्द्र ग्रंश से ग्रम्यास करके फिर सूर्य ग्रंश से ग्रम्यास करे, जब संख्या बराबर होजावे तब मुद्रा को छोड़ देवे ॥६७॥ म्रपध्य ही पथ्य नहीं होजाता किन्तु सब निरस भी रस होजाते हैं भौर खाया हुआ घोर विष भी अमृत के समान पच जाता है ॥६८॥ जो महामुद्रा का अभ्यास करे उसके क्षय, कुष्ट, भगन्दर, गुल्म, ग्रजीर्गा ग्रौर ग्रागे होने वाले रोग क्षय होजाते हैं ॥६९॥ मनुष्यों को महा सिद्धि की देने वाली यह महामुद्रा कही है, यह प्रयत्न से गुप्त रखनी चाहिए ग्रौर हर किसी को देनी न चाहिए।।७०॥ पद्मासन लगा कर, शरीर ग्रीर शिर को समान करके, नासिका के ग्रग्र भाग में दृष्टि करके ग्रन्थय ॐकार का एकांत में जप

करे ।।७१।।ॐ नित्य, शुद्ध, बुद्ध, निर्विकल्प, निरञ्जन, नाम रहित, ग्रनादि, मृत्यु रूप, एक, तुरीय, जो भूत, भविष्य ग्रौर वर्तमान में सदा अवच्छेद रहित परब्रह्म है, उससे ज्योति रूप परा शक्ति उत्पन्न हुई। (पराशक्ति रूप) श्रात्मा से श्राकाश हुग्रा, श्राकाश से वायु हुश्रा, वायु से श्राग्न हुश्रा, श्राग्न से जल हुश्रा, और जल से पृथ्वी हुई। इन पांच भूतों के पांच पति सदा ज्ञिव, ईश्वर, रुद्र, विष्णु ग्रौर ब्रह्मा हैं। उनमें ब्रह्मा, विष्णु ग्रौर रुद्र उत्पत्ति स्थिति ग्रौर लय करने वाले हैं। ब्रह्मा, राजस है, विष्णु सात्विक है ग्रौर रुद्र तामस है। इस प्रकार ये तीनों गुरायुक्त हैं। ब्रह्मा देवतास्रों में प्रथम हुग्रा। ब्रह्मा उत्पन्न करने के लिये, विष्णु स्थिति के लिये, रुद्र नाश करने के लिये और चन्द्रमा भोग के लिये, इस प्रकार प्रथम उत्पन्न होने वाले हुए । इनमें से ब्रह्मा से लोक, देवता, तिर्यक् नर ग्रीर स्थावर उत्पन्न होते हैं। उन मनुष्य म्रादि का शरीर पांच भूत समूह का है । ज्ञानेन्द्रिय, कर्मेन्द्रिय, ज्ञान और विषय, प्रागादि पांच वायु, मन बुद्धि चित्त ग्रौर ग्रंह-कार स्थूल कल्पे हुये हैं। वह (शरीर) ही स्थूल प्रकृति कहलाता है। ज्ञानेन्द्रिय कर्मेन्द्रिय ज्ञान श्रौर विषय, प्रागादि पांच वायु, मन और बुद्धि सूक्ष्म में स्थित लिंग कहलाता है। तीन गुगों से युक्त कारए। है। इस प्रकार सबके तीन शरीर बर्तते हैं। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति, तुरीय ये चार ग्रवस्थायें हैं उन ग्रवस्थाग्रों के अधिपति विश्व, तैजस, प्राज्ञ श्रौर श्रात्मा ये चार पुरुष हैं। विश्व स्थूल का भोक्ता है, तैजस एकांताका भोक्ता है, ग्रानन्द का भोक्ता

प्राज्ञ है, उससे पर सबका साक्षी है ॥७२॥ वह सब जीवों में भोग काल में सदा पृथक् रहता है और सब ग्रवस्थाओं में ग्रधो-मुख यानी तटस्थ रूप से ग्रानन्द रूप है। ।७३।। ग्रकार, उकार श्रौर मकार तीन वर्गों को, तीन वेदों को, तीन लीकों को, तीन गुर्गों को, तीन अक्षरों को, तीन स्वरों को प्रगाव प्रकाशता है। अकार सब जन्तुओं में जाग्रत् में नेत्रों में बर्तता है, उकार स्वप्न में कंठ में ग्रीर मकार सुसुप्ति में हृदय में ।।७४॥ ग्रकार स्थूल, विराट श्रौर विश्व है। उकार सूक्ष्म, हिरण्यगर्भ ग्रौर तैजस है। मकार कारए। अव्याकृत और प्राज्ञ है। भ्रकार राजस, रक्त, ब्रह्मा ग्रीर चेतन कहलाता है। उकार सात्विक, शुक्ल ग्रीर विष्णु कहलाता है।।७४।। मकार तामस, कृष्ण श्रीर रुद्र कहलाता है। प्रगाव से ब्रह्मा उत्पन्न हुम्रा, प्रगाव से विष्णु उत्पन्न हुम्रा ॥७६॥ प्रगाव से रुद्र उत्पन्न हुम्रा, प्रगाव ही पर हुम्रा। म्रकार में ब्रह्म लय होता है, उकार में विष्णु लय होता है ॥७७॥ मकार में छ्द्र लय होता है परन्तु प्रराव प्रकाशता रहता है। वह ज्ञानियों में ऊपर जाने वाला होता है, श्रज्ञानी में नीचे मुख वाला होता है ।।७८।। इस प्रकार निरुचय प्रराव स्थिति है, जो उसको जानता है, वह वेद का जानने वाला है। ग्रनाहत स्वरूप से ज्ञानियों में ऊपर जाने वाला होता है ॥७६॥ तेल की अविच्छन धारा और लम्बे घन्टों के नाद के समान प्रएाव की ध्वनि है। उसका ग्रग्न ब्रह्म कहलाता है ॥५०॥ वह अग्र ज्योतिमयग्रौर भ्रवाच्य है। सूक्ष्म बुद्धि से महात्मा उसको देखते हैं। जो उसको जानता है, वह वेद

का जानने वाला है।। ८१।। जाग्रत में दोनों नेत्रों के बीच में हंस ही प्रकाशता है। सकार खेचरी कहलाता है, निश्चित यह त्वं पद है ॥ दश। हकार परमेश्वर है, यह तत् पद निश्चित है। जो जन्तु सकार का ध्यान करता है, निश्चय हकार ही होजाता है ॥५३॥ इन्द्रियों करके जीव बांधा जाता है, श्रात्मा नहीं वांधा जाता ममता से जीव होता है, ममता रहित केवल होता है ॥५४॥ भूः भुवः स्वः ये लोक, चन्द्र, सूर्य ग्रीर ग्रग्नि देवता जिसकी मात्राग्रों में स्थित हैं, वह परम ज्योति ॐ है।। ५४।। क्रिया, इच्छा ग्रौर ज्ञान तथा ब्राह्मी रौद्री ग्रौर वैष्ण्वी, ये तीन प्रकार की मात्राएं जिसमें स्थित हैं, वह परम ज्योति ॐ है तद्दा। वागा से उसे नित्य जपे, शरीर से उसका श्रभ्यास करे, मन से उसे नित्य जपे, वह परम ज्योति ॐ है।।८७। पवित्र हो या ऋपवित्र जो प्रएाव को सदा जपता है, वह कमल पत्र के समान पापों से लिपायमान नहीं होता ॥ ५५॥ वाय चलने पर बिन्य चलित होता है ग्रीर निश्चल होने पर निश्चल होता है। (बिन्दू स्थिर होने से) योगी निश्चलता को प्राप्त होता है, इसलिये वायु का निरोध करे ॥ 58॥ जब तक वायु देह में स्थित है तब तक जीव नहीं मरता। उसका निकल जाना मरएा है इसलिये वायु का निरोध करे ।। ६०।। जव तक वायु देह में स्थित है तव तक जीव नहीं जाता । जब तक हिए भ्रकृटियों के मध्य में है तब तक कालका भय कहां ।। ६१।। भ्रल्प कालके भयसे ब्रह्मा प्रागायाम परायगा हुआ, इसलिये योगी और मुनि भी प्राणों का निरोध करें ।।६२।। हंस छब्बीस ग्रंगूल बाहर

जाता है। वाम ग्रौर दक्षिए। मार्ग से प्रागायाम किया जाता है ।।६३।। जब सब मलयुक्त नाड़ी चक्र शुद्ध हो जाता है, तब ही योगी प्रारा को रोकने में समर्थ होता है ॥६४॥ योगी पद्मासन लगा कर चन्द्र से प्राणा को पूर्ण करे, यथाशक्ति धारण करे श्रीर फिर सूर्य द्वारा निकाल देवे ।।६५।। ग्रमृत के समुद्र के समान, गौ के सफेद दूध की उपमा वाले चन्द्रमा के बिम्ब का ध्यान करता हुम्रा प्रागायाम करने में सुखी होवे ।।६६।। ककड़ते हुये प्रज्व-लित ग्रग्नि रूप, हृदय में स्थित पूज्य ग्रादित्य मण्डल का ध्यान करता हुम्रा योगी प्रागायाम करने में सुखी होवे ।।६७।। इडा नाड़ी से प्रारा को पिये फिर रोक कर दूसरी (पिंगला) से निकाल देवे। फिर पिंगला से वायु को पीकर ग्रौर रोककर बाई (इडा) से निकाल देवे । इस प्रकार से सूर्य ग्रौंर चन्द्रमा दोनों बिंदुग्रों के ध्यान करने से योगी की नाड़ियां दो मास के बाद शुद्ध हो जाती हैं।।६८।। इच्छानुसार वायु का धारण करना, ग्रग्नि का प्रज्वलित करना, नाद का प्रकट होना और ग्रारोग्यता ये नाडी शोधन करने से उत्पन्न होते हैं ।। ६६।। जब तक प्रारा देह में स्थित है तब तक ग्रपान को रोके। ग्राकाश में ऊपर ग्रीर नीचे गति वाली एक श्वास वाली मात्रा है ॥१००॥ रेचक, पूरक और क्रम्भक प्रगाव स्वरूप है। प्रागायाम बारह मात्रा युक्त होता है ।।१०१।। बारह मात्रा संयुक्त सूर्य, चन्द्रमा दोष समूह को नाश करने वाले हैं ऐसा योगियों को जानना चाहिए ॥१०२॥ बारह पूरक करे, कुम्भक सोलह हो और रेचक दश हो, वह ओंकार

प्राणायाम कहलाता है।।१०३॥ हलकी में बारह मात्रा श्रौर मध्यम में दूनी मानी गई हैं, उत्तम में तीन गुणी कही हैं, यह प्राणायाम का निर्णय है।।१०४॥ हलकी में पसीना उत्पन्न होता है, मध्यम में कम्प होता है उत्तम में स्थान को प्राप्त होता है इसलिए वायु का निरोध करे।।१०४॥ योगी पद्मासन लगाकर, गुरु रूप शिव को नमस्कार करके, नासिका के श्रग्र भाग में दृष्टि लगाकर एकांत में प्राणायाम का श्रभ्यास करे।।१०६॥

नव द्वारों को तथा प्राणों को रोककर दृढ़ धारणा पूर्वक शक्ति चालन करके काल रूप कुण्डलिनी को ग्राग्न ग्रीर ग्रापान के साथ ऊपर ले जाय। फिर इस विधि से ग्रात्म ध्यान करते हुए उसके मस्तक में स्थिर करे। जब तक यह स्थिर रहे तब तक ही महात्माग्रों के सङ्ग की विशेषता है ॥१०७॥ यह प्राणायाम पातक रूपी ईंधन के लिये ग्राग्न है ग्रीर संसार रूपी समुद्र का सेतु सदा योगियों से कहा जाता है॥१०६॥ ग्रासन से रोग को ग्रीर प्राणायाम से पातक को नाश करते हैं, योगी मन के विकारों का प्रत्याहार से त्याग करता है॥१०६॥ धारणा से मन के धैर्य को प्राप्त करता है, समाधि में ग्रद्भुत चैतन्य को प्राप्त करता है ॥११०॥ बारह प्राणायाम का प्रत्याहार कहलाता है, बारह प्रत्याहार से शुभ धारणा उत्पन्न होती है॥१११॥योग वेत्ताग्रों ने बारह धारणा को ध्यान कहा है ग्रीर बारह ध्यान की समाधि कहलाती है॥११२॥ समाधि में जो परम ज्योति, ग्रनन्त

ग्रीर विश्वतोमुख है, उसके देखने से उसका गमन ग्रीर किया कर्म नहीं रहता ।।११३॥ दोनों चरण मेढ् पर लगा ग्रासन बांध कर, कर्गा, नेत्र, ग्रीर नासिका के द्वारों को ग्रंगुलियों से रोक कर पवन को मुख से पूर्ण करे, उसको अपान सहित छाती में रोक कर फिर मूर्घा में स्थिर धारण करे, इस प्रकार योगीस्वर उसमें मन लगा कर तत्त्व की विशेष समता को प्राप्त करते हैं।।११४।) पवन स्राकाश में प्राप्त होने पर घंटादि बाजों की महान् ध्वनि उत्पन्न होती है, यह नाद सिद्धि कही गई है।।११५॥ प्राणायाम से युक्त होने से, सब रोग नाश हो जाते हैं, प्राणा-याम से रहित के सब रोग उत्पन्न होते हैं ।।११६।। हुचकी, खांसी, व्वास, शिर, कर्गा, श्रांखों की पीड़ा श्रनेक प्रकार के रोग पवन के विकार से होते है।।११७।। जिस प्रकार सिंह, हाथी, व्याघ्र, धीरे धीरे वश हो जाते हैं, इसी प्रकार सेवन किया हुआ वायु वश हो जाता है, नहीं तो साधक को मारता है ॥११८॥ नियम पूर्वक वायु को छोड़े, नियम पूर्वक भरे, नियम पूर्वक रोके, इस प्रकार सिद्धि को प्राप्त करे ॥११६॥ विषयों में यथा क्रम से चक्षु म्रादि का जो चलना है, उनका जो रोकना है, वह प्रत्याहार कहलाता है ॥१२०॥ जिस प्रकार तीसरे काल में सूर्य का प्रकाश कम हो जाता है इसी प्रकार योगी तीसरे अङ्ग में स्थित मन के विकार को दूर करे, यह उपनिषत् है। इति योग चूडामिए। उपनिषत्।।

६६६ योग ड्रेअ

## शारीरकोपनिषत्।

### [38]

शरीर पृथिवी म्रादि महाभूतों का समुदाय है। कड़ी है, सो पृथिवी है, जो वहने वाला है, वह जल है। जो उष्ण, है वह तेज है, जो संचार करता है, वह वायु ग्रौर जो पोला है, वह श्राकाश है। श्रोत्रादि ज्ञान इन्द्रियां हैं। श्राकाश में श्रोत्र, वायु में त्वचा, ग्रग्नि में नेत्र, जल में जिह्वा ग्रौर पृथिवी में घ्रागा है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रौर गन्ध इन्द्रियों के यथा कम से विषय हैं ये पृथिवी ग्रादि महाभूतों से क्रम से उत्पन्न हुए हैं। वार्गी, पार्गि, पाद, पायु, ग्रौर उपस्थ कर्मेन्द्रियां कही जाती है। उनके क्रम से वचन, ग्रह्ण करना, चलना, त्यागना श्रीर श्रानन्द ये विषय पृथ्वी श्रादि महाभूतों से कम से उत्पन्न हुए हैं। मन, बुद्धि, ग्रहङ्कार ग्रौर चित्त ये चार ग्रन्तः करण हैं। उनके क्रम से संकल्प विकल्प, निश्चय, ग्रभिमान ग्रौर विचार स्वरूप ये विषय हैं। मन का स्थान कण्ठ, बुद्धि का मुख, अहङ्कार का हृदय और चित्त का नाभि है। हड्डी, चमड़ी, नाड़ी, रोंगटे ग्रीर मांस ये पृथ्वी के ग्रंश हैं। मूत्र, कफ, लोहू, वीर्य श्रौर पसीना ये जल के ग्रंश हैं। भूख, प्यास, ग्रालस्य, मोह श्रीर मैथुन श्रग्नि के श्रंश है। फैलना, दौड़ना स्थूलादि ( मुड़ना, सकोड़ना, चलना) पलक खोलना बन्द करना स्रादि (डकार,

छींक, जंभाई श्रौर मृतक शरीर को फुलाना ) वायु के ग्रंश हैं। काम, क्रोध, लोभ, मोह ग्रौर भय ग्राकाश के ग्रंश हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रीर गंध पृथ्वी के गुरा है। शब्द, स्पर्श, रूप ग्रौर रस जल के गुरा हैं। शब्द, स्पर्श श्रौर रूप ग्रग्नि के गुरा हैं। शब्द ग्रीर स्पर्श वायु के दो गुरा हैं। शब्द एक गुरा ग्राकाश का है। सात्विक, राजस भीर तामस तीनो गुगों के लक्षरा हैं। ग्रहिसा,, सत्य, चोरी न करना, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह, क्रोध न करना, गुरु की सेवा करना, शौच, संतोष, सीधा-पन ॥१॥ मान रहितपना, पाखण्ड रहितपना, श्रास्तिकपना, र्ग्राहिसकपना, इतने गुरा विशेष करके सात्विक के जानने चाहिये ॥२॥ मैं कर्त्ता हूँ, मैं भोक्ता हूँ, मैं ग्रभिमान वाला वक्ता हं। ब्रह्म वेत्ताम्रों ने ये गुरा राजस के कहे हैं ॥३॥ निद्रा, म्रालस्य, मोह, राग मैथुन म्रौर चोरी । ब्रह्म वादियों ने ये गुगा तामस के कहे हैं।।४।। सात्विक ऊपर है; मध्य में राजस है भ्रौर नीचे तामस है। सत्य ज्ञान सात्विक है। धर्म ज्ञान राजस है। तिमिरांघ तामस है। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति श्रौर तुर्य ये चार प्रकार की अवस्थायें हैं। ज्ञानेन्द्रिय, कर्मेन्द्रिय और चार अन्त:-करगा, इन चौदह इन्द्रियों युक्त जाग्रत है। चार श्रंतः करगा से युक्त स्वप्न है, एक चित्त इन्द्रिय वाली सुषुप्ति है। तुरीय केवल जीव युक्त ही है। खुले हुए पलक ग्रौर मुंदे हुए पलक के बोच मैं टिका हुग्रा जीव परमात्मा के मध्य में जीवात्मा क्षेत्रज्ञ है, इस प्रकार जाना जाता है, ज्ञानेन्द्रिय, कर्मेन्द्रिय, पांच प्रात्ग

श्रीर बुद्धि इन सत्तरह का सूक्ष्म शरीर लिङ्ग कहलाता है।।।।। मन, बुद्धि, ग्रहंकार, श्राकाश, वायु, ग्रग्नि जल पृथिवी; ये प्रकृति के ग्राठ विकार हैं, सोलह ग्रीर हैं ॥६॥ श्रोत्र त्वचा, चक्षु, जिह्वा, घ्राएा यह पांच। गुदा, उपस्थ, हाथ, पैर ग्रौर वागी दशमी है।।।।। शब्द, स्पर्श, रूप, रस भ्रौर गंध; ये तेईस प्रकृतियां है ॥ ।। चौबीसवां ग्रव्यक्त प्रधान है, पुरुष उससे पर है।



# ब्रह्मविद्या उपनिषत्।

ब्रह्मविद्या उपनिषत् को कहते हैं: - उस ग्रद्भुत कर्म करने वाले विष्णुरूप के प्रसाद से ध्रुवाग्नि ब्रह्म विद्या का रहस्य कहना है।।१।। ब्रह्मवादियों ने जिस ब्रह्म को ॐ एकाक्षर कहा है, उस के शरीर, स्थान ग्रौर तीन काल को मैं कहता हूँ ॥२॥ उस (ॐकार) में तीन देव, तीन लोक, तीन वेद श्रौर तीन श्रीन कहे हैं। उस तीन ग्रक्षर रूप शिव की तीन ग्रीर ग्रर्ध यानी साढ़े तीन मात्रायें हैं ॥३॥ ऋग्वेद, गाईपत्य, पृथ्वी ग्रौर ब्रह्मा को ब्रह्मबादियों ने अकार का शरीर कहा है।।४।। यजुर्वेद श्रंतरिक्ष, दक्षिणाग्नि श्रौर देव विष्णु भगवान् उकार का (शरीर) कहा गया है।।।। सामवेद, स्वर्ग, श्राहवनीय श्रीर परमदेव ईश्वर मकार का (शरीर) कहा गया है ॥६॥ शंख के मध्य का श्रकार सूर्य मण्डल के मध्य में है। चन्द्र के समान उकार उस (चन्द्र) के मध्य में टिका हुआ है ॥७॥ मकार धूम रहित ग्रग्नि के समान ग्रीर बिजली की उपमा वाला है। इस प्रकार तीनों मात्राग्रों को चन्द्र, सूर्य, ग्रौर ग्रग्नि रूप जानना चाहिए।। जैसे दीपक की शिखा उसके ऊपर होती है। उसी प्रकार ग्रर्ध मात्रा को प्रएाव के ऊपर जानना चाहिए ॥६॥ वह पूरा शिखा कमल सूत्र के समान अत्यन्त सूक्ष्म दिखलाई देती

है। वह सूर्य के समान नाड़ी सूर्यको भेदन करने तथा ग्रन्य।।१०।। बहत्तर हजारनाड़ियों को भेदन करके सब प्राशायों कोबरदान देने वाली, सब को व्याप्त करके सूर्घामें टिकती है।।११।। कांसेके घंटोंके नाद जिस प्रकार शाँति में लीन होजाते हैं इसी प्रकार सब ऐश्वर्य की इच्छा करने वाले को उसकी शाँति के लिए अँकार की योजना करनी चाहिये ॥१२॥ जिसमें शब्द लीन होता है वह परब्रह्म कहलाता है। श्रीर वुद्धि ब्रह्म में लीन हो जाती है, वह ग्रमृत होने के योग्य समभी जाती है ।।१३!। वायु, प्रागा ग्रौर श्राकाश तीन प्रकार की जीव संज्ञा है। उस प्रागा रूप जीव का प्रमारा बाल के श्रग्रभाग का सौंवा भाग कल्या गया है।।१४।। नाभि स्थान में विश्व का गुद्ध तत्व, निर्मल शिव रूप ग्रादित्य के समान किरगों से सबको प्रकाशता हुम्रा स्थित है।।१४।।सकार ग्रौर हकार को जीव सदा जपता है। नाभि के छिद्र से निकलता हुआ यह विषयों की व्यापकता से रहित है ।।१६।। इसलिए दूध में से निकले हुये घी के समान ग्रपने कारण से युक्त इस कला रहित को पांच प्रारागाम द्वारा जाने ॥१७॥ जैसे लकड़ी से मथा हुआ दूध इस प्रकार जब चार कला से युक्त हृदय में स्थित देह में भ्रमएा कराया जाता है ।।१८॥ (तब) इस (देह) में ग्रविश्रांत महापक्षी शीघ्र वास करता है। जब स्वास रुक जाता है तब जीव निष्कलापने को प्राप्त होता है।।१६।। ग्राकाश में स्थित कला रहित का घ्यान करके संसार बंधन से मुक्त होता है। जो हृदय में स्थित स्व प्रकाश चित् यानन्द रूप ग्रनाहत ध्वनि युक्त हंस

को जानता है, वह हंस कहलाता है। रेचक पूरक को छोड़ कर कुम्भक से स्थित विद्वान् । २०-२१॥ नाभि के मूल मैं प्रारा ग्रपान को रोक कर समान करके मस्तक में स्थित ग्रमृत के स्वाद को श्रादर सहित ध्यान द्वारा पी कर ॥२२॥ नाभि के मध्य में दीपक के ग्राकार वाले तेज वाले महादेव को ग्रमृत का सिंचन करते हुए जो हंस हंस इस प्रकार जप करता है ।।२३।। उसको जरा मरण रोगादि पृथ्वी पर नहीं होते । इस प्रकार ग्रिणमा ग्रादि सिद्धियों के निमित्त दिन प्रतिदिन करे ॥२४॥ सदा ग्रभ्यास मैं प्रीति वाला पुरुष ईश्वरत्व को प्राप्त करता है। बहुत से इस एक मार्ग से नित्यत्व को प्राप्त हुए हैं ॥२४॥ हंस विद्या के सिवाय नित्यत्व का ग्रन्य कोई साधन नहीं है। जो हंस नाम की पर-मेरवरी महा विद्या को देता है ॥२६॥ उसकी सदा शुद्ध बुद्धि से सेवा करनी चाहिये। इस जगत में शुभ, अशुभ या अन्य जो कुछ गुरु ने कहा हो ॥२७॥ उसको संतोष युक्त शिष्य विचारे विना हो करे । इस हंसविद्या को मनुष्य गुरु से प्राप्त करके ॥२न॥ आत्मा से आत्मा को साक्षात् निश्चन ब्रह्म जान कर बर्गाश्रम से युक्त देह जाति ग्रादि संबंधों को ॥२६॥ तथा वेद ग्रौर अन्य शास्त्रों को पैर की रज के समान त्याग देने और गुरु भक्ति सदा करे इससे मनुष्य कल्यांगा को प्राप्त होता है ॥३०॥ गुरु साक्षात् हरि है, अन्य नहीं ऐसा श्रुति कहती है ॥३१॥ श्रुति ने जो कहा है वह सब परमार्थ ही है, इसमें संशय नहीं है इस-लिये श्रुति के विरोध होने पर कुछ भी प्रमाण नहीं है और जो अप्रमाण हो वह अनर्थकारी ही होती है ॥३२॥

देह में स्थित को सकल श्रौर देह से रहित को निष्कल कला से रहित जानना चाहिए। स्राप्त-गुरु के उपदेश से जानने योग्य वह सर्वत्र समान स्थित है ॥३३॥ जो हंस हंस इस प्रकार बोलता है। ब्रह्मा, हरि ग्रीर शिव है, वह गुरु मुख से सर्वत्र मुख वाले परब्रह्मा को प्रत्यक्ष प्राप्त करता है ।।३४।।तिलों में जैसे तैल ग्रीर पुष्प में गन्ध रहता है इसी प्रकार पुरुष के शरीर में बाहर ग्रीर भीतर वह स्थित है।।३४।। जिस प्रकार लोक में पलीते को हाथ में लेने वाला वस्तू को देख कर उस पलीते को त्याग देता है इसी प्रकार ज्ञान से ज्ञेय को देख कर पीछे ज्ञान को भी त्याग दे ।।३६।। सब को पूष्प के समान जाने ग्रीर उसकी गन्ध को कला रहित जाने, सबको बृक्ष जाने और उसकी छाया को कला रहित जाने ।।३७।। निष्कल ग्रौर सकल भाव सर्वत्र ही स्थित है, कलायुक्त भाव उपाय है और उपेय (प्राप्त होने योग्य वस्तु ब्रह्म) कला रहित है ॥३८॥ कला सहित में सब भाव हैं, कला रहित में कोई नहीं है। एक मात्रा, दो मात्रा ग्रीर तीन मात्रा भेद से ।।३६।। ग्रर्ध मात्रा को परा-उत्तम जाने । उसके ऊपर पर से पर है। पांच प्रकार का पांच दैवत वाला सकल पढ़ा जाता है।।४०।।ब्रह्माका हृदय स्थान है; विष्णु कंठमें स्थितहै, तालूके मध्य में रुद्र स्थित है और मस्तक में महेरवर है।।४१।।नासाके अग्र भाग में अच्युतको जाने, उसके अन्तमें परमपद है परत्वसे पर कोई नहीं है, ऐसा शास्त्र का निर्णिय है ।। ४२।। उस देहातीतको नासाके श्रय में बारह ग्रंगूल का जाने, उसका ग्रन्त उसको जाने, उसमें

स्थित प्रभु व्यापक है।।४३।। मनको भ्रन्य में लगावें, श्रथवा नेत्र को श्रन्य पर डालें तो भी योगियों का योग श्रपरिच्छिन्न ही रहता है।।४४।।

यह परम गुप्त है, यह परम शुभ है। इससे बढ़कर श्रीर कुछ नहीं है, इससे बढ़ कर श्रीर शुभ नहीं है।।४१।। शुद्ध ज्ञान रूपी श्रमृत को प्राप्त करके परम श्रक्षर का निर्णय होता है, गुप्त से भी अत्यन्त गुप्त को प्रयत्न करके ग्रहण करना चाहिए।।४६।। यह शास्त्र जो पुत्र न हो उसको न देना चाहिए, जो शिष्य न हो उसको कभी न देना चाहिए। गुरुदेव के भक्त, नित्य भक्ति परायण को।।४७।। यह शास्त्र देना चाहिए, दूसरे को नहीं देना चाहिए, यदि दे तो इसका दाता नरक को जाता है कभी सिद्धि नहीं प्राप्त होती।।४८।।

गृहस्थ, ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ ग्रथवा संन्यासी हो वह कहीं भी रहता हो वह ग्रक्षर ब्रह्म को जानने वाला ज्ञानी ही है।।४६।।

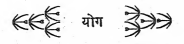
इस शास्त्र के ज्ञान से सब अवस्थाओं में विषयों में आसक्त विषयी मनुष्य भी दूसरे देह में शुभ को प्राप्त होता है।।४०।। ब्रह्म हत्या और अश्वमेधादि के पुण्य और पापों से लिप्त नहीं होता। प्रेरक, बोवक और मोक्ष देने वाले श्रेष्ठ समकें गये हैं।।४१॥ संसार में इस प्रकार इन तीनों प्रकार के आचार्यों को जाने, प्रेरक मार्ग दिखलाता है, बोवक स्थान पर चलाता है।।४२॥ मोक्ष देने वाला परम तत्त्व है, जिसको जान कर परमात्मा को प्राप्त होता है।

हे गौतम ! देह में प्रत्यक्ष पूजन को संक्षेप से सुन ॥ १३॥ इस पूजन को करने से वह मनुष्य सनातन अव्यय पद को प्राप्त होता है ग्रीर स्वयं ही देह में कला रहित बिन्दु को देखता है।।५४॥ हे वत्स ! दोनों ग्रयनों के समान दिन रात्रि में प्रथम रेचक; पूरक भ्रौर कूम्भक प्रागायाम को करके मार्ग जानने वाला सदा देखता है ॥ ५४॥ प्रथम दोनों का उच्चारण करके यथाक्रम से पूजन करे, नमस्कारसे, योगसे ग्रौर मुद्रासे श्रारम्भ करके श्रर्चन करे ।।५६॥ हे वत्स ! सूर्य का ग्रहण प्रत्यक्ष यजन कहा गया है । जैसे जल में जल इसी प्रकार ज्ञान से ही सायुज्य कहा है।।५७।। योगाभ्यास का श्रम करने से इतने गूगा वर्तते हैं। इसलिये योग करके सब दृ:खों को बाहर करके ॥ ५८॥ हंस मंत्र का उच्चारण करता हुन्ना योग रूप ध्यान करके ज्ञान की तन्मयता को प्राप्त करें। ज्ञान से परम स्वरूप को प्राप्त होता है।।४६।। प्राश्यियों के देह के मध्य में श्रच्युत हंस सदा स्थित है। हंस परम सत्य है, हंस ही शक्ति वाला है।।६०।। हंस ही परम वाक्य है, हंस ही वेदों का सार है, हंस ही परम रुद्र है, हंस ही पर से पर है।।६१॥

सब देवों के मध्य में स्थित हंस ही महेश्वर है। पृथिवी से लेकर शिव पर्यन्त और अकारादि वर्गों से ॥६२॥ 'क्ष' कार तक हंस ही मात्राओं के समान स्थित है, मात्रा रहित मैंत्र का कहीं भी उपदेश नहीं दिया जाता ।।६३।। हंस रूप उपमा रहित ज्योति देवों के मध्य में स्थित है। दक्षिण की तरफ मुह करके ज्ञान मुद्रा धारए। करे ।।६४॥ ग्रीर हंस मंत्र का स्मरए। करता हम्रा सदा समाधि करे। निर्मल स्फटिक के म्राधार वाले परम उत्तम दिव्य रूप ॥६४॥ मध्य देश में ज्ञान मुद्रा वाले ग्रात्म रूप परमहंस का स्मरण करे। प्राण, ग्रपान, समान, उदान, व्यान, वायु ॥६६॥ पांच कर्मेन्द्रियों से युक्त होकर किया शक्ति और बल वाले होते हैं। नाग, कूर्म, कुकर, देवदत्त, धनंजय ।।६७।। पांच ज्ञानेन्द्रियों से युक्त होकर ज्ञान शक्ति और बल वाले होते हैं। शक्ति में ग्रग्नि ग्रौर नाभि चक्र में सूर्य स्थित है।।६८।। प्रथम बंध मुद्रा करे, नासिका के ग्रग्न ग्रीर ग्रपने नेत्रों में ग्रकार में ग्राग्न कहा है, उकार में ग्राग्न हृदय में स्थित है ॥६६॥मकार में ग्रीर भ्रकुटियों के मध्य में प्रारा शक्ति को लगावे। ब्रह्म ग्रन्थि ग्रकार में ग्रौर विष्णु ग्रन्थि हृदय में स्थित है।।७०॥ रुद्र ग्रन्थि भ्रकुटियों के मध्य में भ्रचर वायु भेदन की जाती है। अकार में ब्रह्मा स्थित है, उकार मैं विष्णु स्थित हैं ।।७१।।मकार में छ्द्र स्थित है, उसके अन्त में पर से पर है। कण्ठ को सकोड़ कर नाडी ग्रादि जिसकी शक्ति से ग्रचल हो जाती हैं।।७२॥ जिह्वा को दबाकर सोलह ग्राधार वाली, ऊपर जाने वाली, तीन शिखर वालीं, तीन प्रकार की, ब्रह्मरंध्र में जाने वाली अत्यन्त सूक्ष्म उस सुषुम्ना नाड़ी को तथा।।७३।। त्रिशंख, वज्ररूप ॐकार

रूप, ऊर्ध्व नाल वाली. भ्रकृटियों की तरफ जाने वाली कुण्डली और प्राणों को चला कर, चन्द्र मण्डल को भेदन करके।।७४॥ वज्रकुम्भ का साधन करते हुये नौ द्वारों को बन्द करे। प्रीति पूर्वक निर्गु एा मन को पवन पर ग्रारूढ़ करे ॥७५॥ तो ब्रह्म स्थान में नाद होवे ग्रौर शाकिनी नाडी ग्रमृत वर्षाने वाली होवे। षट्चक मण्डल के भेदन करने से ज्ञान दीपक प्रकाशित होता है। ७६।। सब भूतों में स्थित देव सबके ईश्वर का नित्य पूजन करे। उस म्रात्म रूप, ज्ञान रूप, रोग रहित को देख कर ॥७७॥ सर्व व्यापक माया रहित को दिव्य रूप से देखता हुआ 'हंस हंस' इस वाक्य को बोले, प्राणियों के देह में स्थित वह प्रारा ग्रौर ग्रपान की ग्रन्थि ग्रजपा कहलाती है।।७८।। सदा इक्कीस हजार छः सौ उच्चारए। करता हुम्रा हंस सोऽहम् कहलाता है।।७६।। कुण्डली के पूर्व भाग में अधीलिंग का, शिखा में पश्चिम लिंग का, अकुटियों के मध्य में ज्योतिलिङ्ग का यती नित्य ध्यान करे ॥ ५० ॥ मैं भ्रच्युत हूं, मैं भ्रचित्य हूँ, मैं तर्क में न ग्राऊँ ऐसा हूं, मैं ग्रजन्मा हूँ, मैं प्राण रहित हूँ, मैं काया रहित हुँ, मैं श्रङ्गों से रहित हूँ, मैं भय रहित हूँ ।। ५१।। मैं श्रशब्द हैं, मैं ग्ररूप हूँ, मैं स्पर्श रहित हूँ। मैं ग्रद्धय हूँ, मैं रस रहित हूँ, मैं गन्ध रहित हूँ, मैं अनादि अमृत हूँ, ॥ ६२॥ मैं नाश रहित हूं, मैं लिंग रहित हूँ, मैं ग्रजर हूँ, मैं कला रहित हूँ। प्राग् रहित हूँ, में ग्रमूक ( गूंगा नहीं ) हूँ, मैं श्रचिंत्य हूँ, मैं श्रक्रिय हूं ॥५३॥ में अन्तर्यामी हूँ, मैं पकड़ने योग्य नहीं हूँ, मैं कथन न करने योग्य

भौर लक्षरा रहित हूँ। मैं गोत्र रहित हूँ, मैं गात्र रहित हूँ, मैं चक्षु रहित हूँ, मैं वाणी रहित हूं।। अभी ग्रहरुय हूं, मैं वर्ण रहित हूँ, मैं अखण्ड हूँ, मैं अद्भुत हूँ, मैं न सुना हुआ हूँ, न देखा हुआ हूँ, मैं खोजने योग्य हूँ, मैं अमर हूँ ।।८५॥ मैं वायु रहित, ग्राकाश रहित, तेज रहित, ग्रव्यभिचारी हूँ, मैं न माना हुआ हूँ, न जन्मा हुआ, अति सूक्ष्म अविकारी हूँ ॥ ६॥ मैं रजोगुरा तमोगुरा रहित हूं, सतोगुरा रहित, गुरा रहित हूँ, मैं माया रहित अनुभव स्वरूप हूँ, मैं अनन्य अविषय हूँ ।। ५७।। मैं अद्धेत हूँ, मैं अपूर्ण हूँ, मैं बाहर रहित हूँ, मैं भीतर रहित हूँ, मैं श्रोत रहित हूँ, मैं ग्रदीघे हूँ, मैं टुकड़ा रहित हूँ, मैं रोग रहित हूँ ॥५७॥ मैं ग्रद्धय ग्रानन्द रूप विज्ञान धन हूँ, मैं विकार रहित हूँ। मैं इच्छा रहित हूँ, मैं लेप रहित हूँ, मैं अद्वथ अकर्ता हूँ ॥ इ ॥ में ग्रविद्या के कार्य से रहित हूँ, वार्गी ग्रौर रसना का अविषय हूँ। मैं अल्प नहीं हूँ, मैं शोक रहित हूँ, मैं विकल्प रहित और विशेष ग्रन्नि रहित हूँ ॥६०॥ मैं ग्रादि, मध्य ग्रौर अन्त से रहित हूँ, मैं श्राकाश के समान हूँ, मैं श्रात्म चैतन्य रूप हूँ, मैं ग्रानन्द चेतन घन हूँ, ॥६१॥ मैं ग्रात्म संस्था हूँ, आनन्द अमृत रूप हूँ, मैं भीतर हूँ, मैं आत्मकाम हूँ, मैं आकाश से परम ग्रात्मा ईश्वर हूँ ॥६२॥ मैं ईशान हूं, मैं पूज्य उत्तम पुरुष हूँ, मैं उत्कृष्ट हूँ, मैं उपद्रष्टा हूँ, मैं पर से पर हूँ ॥६३॥ मैं केवल हैं, कवि हैं, कर्म का श्रध्यक्ष श्रौर कारए का श्रधिपति हूँ, मैं गुप्त आशय हूँ, गुप्त रखने वाला हूँ, मैं नेत्रों का नेत्र हूँ ॥ १४॥ मैं चित् ग्रानन्द हूँ, चेतनता देने वाला, चिद्धन, चिन्मय हूँ। मैं ज्योतिमय हूँ, मैं उत्तम ज्योतियों में ज्योति हूँ ॥६५॥ मैं ग्रंघेरे का साक्षी हूँ, मैं ग्रंघेरे से पर तुर्य का तुर्य हूँ, मैं दिव्य देव हूँ, मैं दुर्दर्श, दृष्टि का ग्राधार ध्रुव हूँ ।।६६॥ मैं नित्य हूँ, मैं दोष रहित हूँ, मल रहित ग्रीर किया रहित हूँ। मैं निर्मल ग्रौर निर्विकल्प हूँ, निश्चल ग्रौर नाम रहित हूँ ।।६७।।मैं निर्विकार, नित्य पवित्र, निर्गु ए। ग्रौर स्पृहा रहित हूँ, मैं इन्द्रिय रहित नियामक हूँ, मैं कला रहित ग्रौर ग्रपेक्षा रहित हूं।।६८।। मैं पुरुष परमात्मा हूँ, मैं परम पुरारा हूँ, मैं ग्रार पार हूं, मैं प्राज्ञ प्रपंच का नाश करने वाला हूँ ।।६६।। मैं परम अमृत हूँ, प्राचीन पूर्ण प्रभु हूँ, मैं पूर्ण ग्रानन्द एक बोध रूप हूँ, मैं प्रत्यक्ष एक रस हूँ ।।१००॥ मैं प्रज्ञाता हूँ, में प्रशान्त, प्रकाश, परमेश्वर हूँ, मैं द्वैत श्रद्वैत से विलक्षरा एक प्रकार से चितवन करने योग्य हूं ॥१०१॥ मैं बुद्ध हूँ, मैं भूतपाल हूँ, मैं प्रकाश रूप भगवान् हूँ, मैं महान् महाज्ञेय महेश्वर हूँ ॥१०२ मैं विमुक्त हूँ, मैं विभु हूँ, श्रेष्ट ग्रौर व्यापक हूँ, वैश्वानर, वासुदेद' विश्व का चक्ष् हूँ ।।१०३।। मैं विश्व से अधिक हूँ, निर्मल विष्णु विश्व का करने वाला हूँ, मैं गुद्ध हूं, लूक्ल शान्त हूँ, शाश्वत हूँ, शिव है।।१०४।। मैं सब भूतों का आंतरात्मा सनातन हैं। मैं अपनी महिमा में सदा स्थित एक साथ प्रकाशित हुम्रा हूँ ।।१०५॥ मैं सब का ग्रान्तर, ज्योति सबका ग्रधिपति हूँ, मैं सब भूतों का निवास स्थान हूँ, मैं सर्व व्यापक स्वयं राजा हूँ ॥१ ६॥ सबका साक्षी, सबका आतमा सब भूतों का गुहाशय। सब इन्द्रियों ग्रीर गुणों का प्रकाश, सब इन्द्रियों से रहित हूँ ॥१०७॥ मैं तीनों स्थानां से अतीत हूँ, मैं सब पर अनुग्रह करने वाला हूँ। मैं सिच्चदानन्द, पूर्ण आत्मा सबके प्रेम का विषय हूँ ॥१०६॥ में सिच्चदानन्द मात्र, स्व प्रकाश, चेतन घन हूँ। मैं सत्व स्वरूप, सन्मात्र सिद्ध और सबका आत्मा हूँ ॥१०६॥ अधिष्ठान, सन्मात्र, स्वआत्मा के बंध को हरने वाला हूँ। मैं सबका ग्रास करने वाला हूँ, मैं सबका प्राप्त करने वाला हूँ, मैं सबका द्रष्टा और सबका अनुभव हूँ ॥११०॥ जो इस प्रकार तत्त्व से जानता है, वह हो पुरुष कहलाता है, यह उपनिष्त है॥



## योग तत्त्वोपनिषत्।

[ २१ ]

योगियों के हित की इच्छा से मैं योग तत्व को कहता हूँ, जिसके सुनने ग्रौर पढ़ने से सब पापों से छूट जाता है ॥१॥ सब भूतों का ग्रादि भगवान् विष्णु ही महान् तपस्वी ग्रौर महा योगी है। वह पुरुषोत्तम योग मार्ग में दीपक के समान दिखाई देता है।।२॥ पितामह ब्रह्मा ने उस जगन्नाथ की ग्राराधना करके ग्रौर नमस्कार करके पूछा "ग्रष्टांग सहित योग तत्व मुक्से कहिये"॥३॥ उससे हृषीकेश भगवान् ने कहा मैं तत्व को कहता हूं, सुनः—

सब जीव सुख दु:ख के माया जाल से घिरे हुए हैं।।४।। उनकी मुक्ति करनेवाला माया जालको काटनेवाला, जन्म, मृत्य जरा और व्याधि का नाश करने वाला और मृत्युसे पार करनेवाला यहीमार्ग है।।४।। कैवल्य परम पद अनेक मार्ग करके कठिनाई से प्राप्त होने योग्य है, (क्योंकि) शास्त्र जाल में पड़े हुओं की बुद्धि उससे मोहित है।।६।। स्वात्म प्रकाश रूप अकथनीय पद को देवता भी नहीं कह सकते तो उसका शास्त्र से किस प्रकार प्रकाश किया जाय।।७।। कला रहित, मल रहित, शांत, सबसे पर उपद्रव रहित ऐसा वह ही जीव रूप होने से पुण्य और पाप के फलों से युक्त होता है।।६।।

वह परमात्मा पद, नित्य, सर्व भाव ग्रौर पदसे ग्रतीत, ज्ञान रूप, माया रहित है, तो वह किस प्रकार जीवत्व को प्राप्त हुग्रा ?।।६।।

जलके समान उसमें से स्फुरन हुआ, उस (स्फुरन) में से श्रहंकार उत्पन्न हुग्रा, ग्रौर पांच महा भूत रूप, धातु से बंघा हुग्रा, गुरा रूप पिंड हुग्रा।।१०।। सुख दुःख से युक्त होकर जीने की भावना करने लगा इसलिये पंडितों ने परमात्मा में जीव भाव कहा है ॥११॥ काम, क्रोध, भय, मोह, लोभ, मद, रजोगुण, जन्म मृत्यु, कृपराता, शोक, तन्द्रा, भूख, प्यास, ॥१२॥ तृष्सा, लज्जा, भय, दु:ख, विषाद ग्रीर हर्ष, इन दोषों से छुटा हुग्रा वह जीव केवल माना गया है ॥१३॥ इसलिये दोष के नाश करने के लिये मैं तुभे उपाय बताता हूं। योंग रहित ज्ञान किस प्रकार ग्रचल मोक्ष को देने वाला हो ? ॥१४॥ ज्ञान रहित योग भी मोक्ष करने में समर्थ नहीं है। इसलिये मुमुक्ष् ज्ञान ग्रीर योग का दृढ़ ग्रभ्यास करे ॥१५॥ ग्रज्ञान से ही संसार है, ज्ञान से हो निवृत होता है। ग्रादि में ज्ञान स्वरूप ही है, और ज्ञान ही ज्ञेयका एक मात्र साधन है ।।१६॥ जिस करके कैवल्य, परमपद, कला रहित, निर्मल, साक्षात् सच्चिदानन्द रूप, उत्पत्ति स्थिति संहार ग्रौर फुरना के ज्ञान से रहित, ग्रपना रूप जाना जाय वह ज्ञान कहलाता है। ग्रब मैं तुभसे योग कहता है ॥१७-१८॥

हे ब्रह्मा ! व्यापार के भेदसे योगके बहुत से भेद हैं मंत्रयोग, लययोग हठ ग्रौर राजयोग ॥१६॥ ग्रारम्भ, घट, परिचय ग्रौर निष्पत्ति ये योग की ग्रवस्थायें सर्वत्र की गई हैं ॥२०॥ हे ब्रह्मा ! इनके लक्षरा मैं संक्षेप से कहता हूँ, सुनः—जो मात्रा युक्त बारह सौ मंत्र जपे ।।२१।। वह क्रम से श्रिशामा श्रादि गुरा युक्त ज्ञानका प्राप्त करता है। इस योग को ग्रल्प बुद्धि मन्द साधन करता है।।२२॥ चित्त का लय रूप लययोग करोड़ों प्रकार का कही गया है। चलते, बैठते, सोते, खाते, कला रहित ईश्वर का ध्यान करे ॥२३॥ वह ही लययोग है। अब हठयोग सुन । यम, नियम श्रासन, प्राणों का संयम ॥२४। प्रत्याहार, धारणा श्रौर भ्रकुटी मध्य में हरि का ध्यान, समाधि—समतावस्था यह अष्टांग योग कहलाता है ।।२५॥ महामुद्रा, महाबन्ध, महा वेध और खेचरी, जालंघर, उड्डियाग्। ग्रीर मूलबन्ध ॥२६॥ दीर्घ प्रगाव का अनु-संघान, परम सिद्धांतका श्रवण, वज्रोली ग्रमरोली ग्रौर सहजोली तीन प्रकार की मानी गई है ॥२७॥ हे ब्रह्मा ! इनमें प्रत्येक के ठीक २ लक्ष्मण सुन।

यमों में एक सूक्ष्म आहार ही मुख्य है, अन्य नहीं ।।२८।। हे चतुरानन! नियमों में एक अहिंसा ही मुख्य है। सिद्ध, पद्म, सिंह और भद्र ये चार आसन हैं।।२६॥ हे चतुरानन! प्रथम अम्यास काल में विघ्न होते हैं। आलस्य, अपनी बड़ाई करना, धूर्तपने की बातें, मंत्र आदि साधन ।।३०॥ धातु और सी की लोलुपता आदिक को बुद्धिमान् मृग तृष्णा और रोग जान कर

इन सब विघ्नों को पुण्य के स्रभाव से त्याग दे ॥३१॥ फिर स्वयं पद्मासन से बैठकर प्रागायाम करे । सूक्ष्म द्वार वाला छिद्र रहित सुन्दर मठ बनावे ॥३२॥ सुन्दर गोबर से लिपा हुम्रा प्रयत्न पूर्वक निर्मल किया हुग्रा हो। खटमल, मच्छर, ग्रौर मकड़ी से रहित हो ग्रौर प्रयत्न पूर्वक ।।३३।। दिन प्रतिदिन भाड़ कर शुद्ध किया जाय ग्रौर विशेष करके धूप गुग्गल ग्रादि सुगन्धों से सुगन्धित किया जाय ॥३४॥ मृगचर्म, वस्त्र ग्रौर कुशा के न ग्रत्यन्त ऊँचे भ्रौर न ग्रत्यन्त नीचे श्रासन पर बृद्धिमान् पद्मासन से बैठ-कर ।।३४।। सीधा शरीर कर, हाथ जोड़, इष्ट देवता को नमन करे। फिर दक्षिए। हाथ के ग्रंगुठे से पिंगला (नाड़ी) को ॥३६॥ रोक कर इडा नाड़ी से धीरे-धीरे वायु को भरे। फिर यथा शक्ति विरोध रहित कुम्भक करे ॥३७॥ फिर धीरे से पिंगला को छोड़े वेग से नहीं । फिर पिंगला से वायु खेंचकर धीरे-धीरे उदर को भरे ॥३८॥ यथा शक्ति धारण करके इडा से धीरे-धीरे निकाले। जिससे छोडे उसीसे भर के विरोध रहित घारण करे ॥३६॥ न शीघ्र न विलम्ब से जानू की प्रदक्षिए। करके चुटक । बजावे इतने काल को मात्रा कहते है ॥४०॥ इडा द्वारा सोलह मात्रा से धीरेर वायु को भरकर, कुम्भक करे पीछे चौसठ मात्रा तक कुम्भक करे ॥४१॥ फिर पिंगला नाड़ी से बत्तीस मात्रांसे निकाले। पिंगला से भर कर पूर्व के समान सावधान होकर ॥४२॥ सवेरे, दोपहर संभा ग्रीर ग्राधी रात को चार वार धीरे २ ग्रस्सी कुम्भकों तक का अभ्यास करे।।४३॥ इस प्रकार तीन मास के अभ्यास से

नाड़ियों की शुद्धि हो जाती है। जब नाड़ियों की शुद्धि होजाती है तब जो बाहर के चिन्ह।।४४॥ योगी की देह में उत्पन्न होते हैं, उन सब को कहता हूँ। शरीर का हल्कापन, कांति, जठराग्नि का बढ़ना ॥४४॥ तथा तब शरीर की कृषता ग्रवश्य होती है। योग में विघ्न करने वाला ग्राहार श्रेष्ठ योगी को वर्जित है।।४६ नमक सरसों, खट्टा, उष्ण, रूखा श्रीर तीक्ष्ण पदार्थ, हरा शाक, हींग श्रादि श्रग्नि, स्त्री, मार्ग का सेवन ॥४७॥सवेरे का स्नान, उपवास श्रीर कं।या के क्लेशोंको योगी त्माग दे। श्रभ्यास काल में प्रथम दूध घीके भोजन श्रेष्ठ हैं।।४८।। गेंहूँ, मूंग ग्रौर चावल को योगकी वृद्धि करने वाला जाने । ऐसा करने से वायु धारणा करने में इच्छा-नुसार समर्थ होता है ॥४६॥ इच्छानुसार वायु धारण करने से केवल कुम्भक सिद्ध होता है। रेचक पूरक रहित केवल कुम्भक सिद्ध होने पर ॥५०॥ उसको तीनों लोकों में कुछ भी दुर्लभ नहीं रहता । प्रथम पसीना भ्राता है, उसको मल लेवे।। पर शा फिर क्रम से घीरे-घीरे वायु धारएा करने से ग्रासन पर स्थित देही के देह में कम्प होता है ॥५२॥ फिर अधिक अभ्यास करने से मेंडक का सा शब्द होता है, जिस प्रकार मेंडक उछल २ कर चलता है ॥५३॥ पद्मासन से बैठा हुम्रा योगी तब भूतल में जाता है। उससे अधिक अस्यास से भूमि का त्याग हो जाता है।।१४।। पद्मासन से बैठा हुआ वह भूमि छोड़कर वर्तता है और मनुष्य से न होने म्रोग्य चेष्टा म्रादि करने का सामर्थ्य उत्पन्न होता है ॥ ५५॥ योगी ग्रपना सामर्थ्य किसी को दिखावें नहीं, स्वयं ग्रपने ग्राप देखे

तो उससे अधिक उत्साह बढ़ता है। फिर वह योगी थोड़े या बहुत दुःख से पोड़ा को नहीं प्राप्त होता ॥५६॥ अल्प मल मूत्र वाला और अल्प निद्रावाला हो जाता है कीचड़, नजला, लार, पसीना और मुख में उर्गन्य ॥५७॥ ये सब इसके पीछे उसको किसी प्रकार से नहीं होते।

उससे ग्रिविक ग्रभ्यास करने से बहुत बल उत्पन्न होता है।।५८॥ जिसको भूचर सिद्धि होजाती है, भूचरोंपर जय प्राप्त करनेको समर्थ होता है। व्याझ, शरभ हाथी ग्रथवा गवय।।५६।। ग्रथवा सिंह उस योगी के हाशसे ताड़न कियेहुए मरजाते हैं। काम देवके समानयोगी कारूपहोजाता है ॥६०॥ उसके रूप वश होकर स्त्रियां उसके संगम को इच्छा करती हैं। यदि यह संगम करे तो उसका बिन्दु क्षय हो जाता है।।६१।। स्त्रियों का संग छोड़ कर ग्रादर से ग्रम्यास कर । बिन्दु को धारण करने से योगी के ग्रंग में सुगन्ध उत्पन्न होता हैं।।६२।। तब एकांत में बैठ कर पूर्व किए हुए पापों के नाश करने के लिये प्लुत मात्रा से प्रगाव को जपे।।६३॥ प्रगाव मंत्र सब विघ्नों ग्रौर सब दोषों का हरने वाला है। इस प्रकार अभ्यास योग से आरम्भ ही में सिद्धियां प्राप्त होती हैं ॥६४॥ तब पवन के ग्रम्यास परायण होने से घटावस्था होती है। प्राणा, यपान, मन, बुद्धि तथा जीवात्मा ग्रीर परमात्मा ॥६५॥ इनके एक दूसरे के अविरोव से जब एकता घटती है। त्तव वह घटावस्था कहलाती है; मैं उसके चिह्न कहता है ॥६६॥

जो पूर्व में ग्रम्यास कहा है, उसका चौथा ग्रंश ग्रहण करे। दिन में या रात में एक पहर मात्र ग्रम्यास करे ॥६७॥ प्रति दिन एकवार केवल कुम्भक करे। योगी कुम्भक में स्थित होकर इन्द्रियों को इन्द्रियों के विषयोंसे जो भली प्रकार खींच लेता है वह प्रत्या-हार कहलाता है जो जो नेत्रों से देखे उस उसको 'वह ग्रात्मा ही है' इस प्रकार भावना करे ।।६८-६८।।जो कर्गों से सुने उस उस को 'वह ग्रात्मा है' इस प्रकार भावना करे। जो जो नासिका से प्राप्त करे उस उस को 'वह आतमा है' ऐसी भावना करे ॥७०॥ जिह्ना से जो जो रस खावे उस उस को वह ग्रात्मा है' ऐसी भावना करे। त्वचा से योगी जिस २ को छुये उस २ को 'वह श्रात्मा है' ऐसी भावना करे।।७१।। इस प्रकार ज्ञानेन्द्रियों के उन २ सुखों को योगी प्रति दिन एक पहर तक भ्रालस्य रहित प्रयत्न पूर्वक साधन करे ॥७२॥ ज्यों २ योगी के चित्त का सामर्थ्य दृढ होता जाता है, त्यों २ दूरका सुनना, क्षरण में तेर से श्राना तथा ॥७६॥ वचन सिद्ध, काम रूपपना, ग्रहश्य हो जाना तथा मल मूत्र लेपन करने से लोहे ग्रादिका सोना हो जाना ये सिद्धियां प्राप्त हो जाती हैं ।।७४।। सदा ग्रम्यास के योग से उस की ग्राकाश में गति हो जाती है। बुद्धिमान् योगी को योग की सिद्धि के लिये सदा भावना करनी चाहिए। ७५।। सिद्धि में ये विघ्न होते हैं, बुद्धिमान् उनमें प्रीति न करे। योगीराज ग्रपने सामर्थ्य को हर किसी को न दिखलावे ॥७६॥ जैसे मुढ़, मुर्ख अथवा बहिरा होता है इसी प्रकार लोगों से अपने सामर्थ्य के

गुप्त रखने को वर्ते ॥७७॥ शिष्य ग्रपने ग्रपने कार्य के लिये प्रार्थना करते हैं, इसमें संशय नहीं है परंतु उस २ कर्म के करने में व्यग्र होने से ग्रपने ग्रम्यास को न भूल जावे। ७६॥ गुरु के वाक्य को न भूल कर दिन रात ग्रम्यास करे। इस प्रकार सदा ग्रम्यास के योगसे घटावस्था होती है। ॥७६॥ बिना ग्रम्यास किये ग्रथा वातों से सिद्धि नहीं होती। इसलिये प्रयत्न पूर्वक सदा योग का ग्रम्यास करे। । ५०॥ फिर ग्रम्यास योग से परिचय ग्रवस्था होती है। यत्न से ग्रिग्न ग्रौर कुंडली सहित वायु का परिचय करके। । ५१॥ भावना करके सुपुम्ना में हठ रहित प्रवेश करे। वायु के साथ चित्तको महापथ (सुपुम्ना) में प्रवेश करे। । ५२॥

जिसका चित्त स्रौर पवन सुषुम्ना में प्रवेश करता है उसके लिये भूमि, जल, ग्राग्नि, वायु ग्रौर ग्राकाश ।। दशा इन पांचों में देवतास्रों की पांच प्रकार की धारणा कही जाती है। पैर से जानु तक पृथिवी का स्थान कहलाता है। । दशा पृथिवी चार कोणा वाली, पीले रंग की ग्रौर 'ल' वर्ण वाली है, पृथिवी में वायु को ग्रारोप कर के लकार से युक्त हो कर ।। दशा सुवर्ण के रंग वाले ग्रारोप कर के लकार से युक्त हो कर ।। दशा सुवर्ण के रंग वाले चार भुजा वाले ग्रौर चार मुख वाले ब्रह्मा का ध्यान करता हुन्मा पांच घड़ी तक धारणा करे तो पृथिवी पर जय प्राप्त होता है। । दशा पृथिवी के योग से उस योगी का मृत्यु नहीं होता। जानु से गुद्धा पर्यन्त जल का स्थान कहा है।। दशा जल ग्रधं चन्द्र

वाला शुक्ल और 'वं' बीज वाला कहा गया है। जल में वायू का श्रारोप कर के वकार से युक्त हो कर ॥ ५ जा चार भुजा वाले, शुद्ध स्फटिक के समान तथा पीले वस्न वाले, अच्यत नारायरा देव का स्मरएा करता हुम्रा ॥ ६।। पांच घड़ी तक धारएा। करे तो सब पापों से अत्यन्त मुक्त हो जाता है। फिर जल से भय नहीं होता, न जल से मृत्यु होता है ।।६०।। गुदा से ले कर हृदय पर्यन्त अग्नि का स्थान कहा है। अग्नि तीन कोगा वाला, लाल, 'रफ' ग्रक्षर से उत्पन्न हमा है ।। ११।। ग्रग्नि में वाय का श्रारोप करके 'र' ग्रक्षरसेयुक्त दीप्तिमान् तीन नेत्रवाले, वर देने वाले तरुए। सूर्य के समान प्रकाश वाले, सब ग्रंग में भस्म लगाये हुए श्रत्यन्त प्रसन्नता वाले रुद्र का स्मरएा करते हुए पांच घडी तक धारगा करे वह ग्रग्नि से जलाया नहीं जाता ॥६२-६३॥ उसका शरीर ऋग्नि मंडल में प्रवेश करने पर भी नहीं जलता। हृदय से लेकर भ्रकृटी मध्य तक वायू का स्थान कहा है ।।६४।। वायु छः कोएा वाला, कृष्ण, यकार ग्रक्षर से प्रकाशित है। मस्तों के स्थान में यकार ग्रक्षर से प्रका-शित मारुत है ।। ६५।। वहां विश्वतोमुख सर्वज्ञ ईश्वर की धारगा करे। पांच घड़ी तक धारगा करने से वायु के समान ग्राकाश में जाने वाला होवे ।।६६॥ उस योगी को वाय से भय ग्रथवा मरए। नहीं होता । भ्रकुटी के मध्य से मूर्घा के ग्रन्त तक ग्राकाश का स्थान कहा गया है।।६७।। ग्राकाश गोल, धुग्रां रूप श्रीर हकार ग्रक्षर से प्रकाशित है, ग्राकाश में वायु का श्रारोप

करके हकार के ऊपर शंकर ॥६८॥ जो बिन्दु रूप महादेव है, व्योम के ग्राकार वाले सदाशिव है, शुद्ध स्फटिक के समान है, दिज का चन्द्रमा मस्तक पर धारण किये हुए हैं ॥६६॥ पांच मुख वाले, सौम्य, दश भुजा वाले, तीन नेत्र वाले, सत्र ग्रुख धारण किये हुए, सब भूष णों से भूषित ॥१००॥ पार्वतों के ग्रर्थ देह वाले, सब कारणों के कारण हैं, उनकी ग्राकाश में धारणा करने से निश्चय ग्राकाश में चलने की गति होती है ॥१०१॥ जहाँ कहीं भी टिका हुग्रा ग्रदयन्त सुखको भोगता है।

इसस प्रकार बुद्धिमान् योगी पांच प्रकारकी धारणा करे ॥१०२ तव शरीर हढ़ होजाता है, उसका मृत्यु नहीं होता ग्रौर वह महामित ब्रह्मा के लय होने पर भी दुःखी नहीं होता ॥१०३॥ छः घड़ी तक वायुको ग्राकाश में रोक कर इष्ट सिद्धि देने वाले देवताग्रों का इस प्रकार ध्यान करे ॥१०४॥ सगुण ध्यान करने से ग्रिणमा ग्रादिक सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। निर्गुण ध्यान युक्तको उससे समाधि होती है ॥१०५॥ बारह दिन में ही समाधि को प्राप्त करे यह बुद्धिमान् वायु को रोक कर जीवन्मुक्तहोता है॥१०६॥ जीवात्मा ग्रौर परमात्मा की समान ग्रवस्था समाधि है। यदि ग्रपनी देह को छोड़ने की इच्छा होतो स्वयं छोड़ देवे॥१०७॥ परब्रह्म में लय होने से फिर उसका उत्थान नहीं होता। यदि ग्रपना शरीर प्रिय हो तो उसे न छोड़े ॥१०८॥ ग्रिणमादि सिद्धियों से ग्रुक्तसब लोकों में विहार करता हुग्ना ,कभी ग्रपनी इच्छा स्रथवा विचारसे में महत्वता को प्राप्त होता है॥१०६॥ ग्रपनी इच्छा ग्रथवा विचारसे

ही मनुष्य ग्रथवा यक्ष हो जाता है, सिंह व्याग्र हाथी ग्रथवा घोड़ा होकर ग्रपनी इच्छा से ही ग्रनेकता को प्राप्त हो जाता है।।११०।। महेरवर योगी ग्रपनी इच्छानुसार वर्तांव करता है।

अभ्यास के भेद से भेद है, फल तो समान ही है ॥१११॥ बायें पैर की एड़ी को योनि स्थान में लगावे। दाहिने पैर को पसार कर हाथों से हढ़ पकड़े रहे ॥११२॥ ठोड़ी को छाती पर रख फिर वाय से पूर्ण करे। कूम्भक से यथाशक्ति धारण करके रेचन करे ॥११३॥ वायें ग्रंग से श्रम्यास करके फिर दायें ग्रंग से ग्रम्यास करे। जो पैर फैलाया हुग्रा था उसको जांघ पर भुकावे ॥११४॥ यह ही महाबंध है, उसको दोनों तरफ से ग्रम्यास करे। महाबंध में स्थित योगी एकाग्र बुद्धि से पूरक करके ॥११५॥ कण्ठ मुद्रा से धारए। किये हुए वायु की गति को रोक कर दोनों नथनों का संकोच करने से वायु शीघ्र भर जाता है ॥११६॥ यह ही महावेध सिद्धों से नित्य अभ्यास किया जाता है। कपाल के भीतर के छिद्र में जिह्वा को उलट कर धारगा करे ॥११७॥ ग्रौर भ्रकुटी के मध्य में दृष्टि रक्खे, यह खेचरी मुद्रा होती है। कण्ठ को सकोड़ कर दृढ़ बुद्धि से छाती पर रक्खे ।।११८।। यह जालंघर नाम का बंध मृत्यु रूपी हाथी के लिये सिंह है। जिससे बंधा हुम्रा प्राग्ग सुषुम्ना में उड़ जाता है ॥११६॥ इसलिये इसको योगियों ने उड्डयान बंध कहा है। एड़ी के भाग से योनी को भली प्रकार दबाकर संकोच करे।।१२० ॥ ग्रपान को ऊपर उठाना योनि-बंध कहलाता है। प्रारा ग्रीर

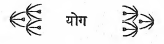
श्रपान तथा नाद श्रौर बिन्दू मूल बंघ से एकता को ॥१२१॥ प्राप्त होने से योग की सिद्धि प्राप्त होती है, इसमें संशय नहीं है। विपरीता नाम की करणी सब व्याधियों को नाश करने वाली है ॥१२२॥ नित्य श्रम्यास कराने वाले की जठराग्नि को बढ़ाने वाली है ॥१२३॥ विद थोड़ा श्राहार हो तो उसी क्षण श्रग्नि देह को नाश करे। प्रथम दिन क्षण भर नीचे को शिर श्रौर ऊपर को पैर वाला होवे ॥१२४॥ श्रौर क्षण भर नीचे को शिर श्रौर ऊपर को पैर वाला होवे ॥१२४॥ श्रौर क्षण से कुछ श्रिषक प्रतिदिन श्रम्यास बढ़ावे। तो तीन मास में भुरियां श्रौर वालों की सफेदी नहीं दिखाई देगी।॥१२४॥

जो एक पहर तक नित्य अभ्यास करे तो काल को जीतने वाला होवे। जो योगी वज्जोली का अभ्यास करता है वह सिद्धि का पात्र है। १२६॥ यदि (वज्जोली) प्राप्त हो जाय तो योग सिद्धि उसके हाथ में ही स्थित है। वह भूत भविष्य को जान जावे और निश्चय आकाशचारी होवे। ११२७॥ जो अमरी का प्रतिदिन पान करे तथा नासिका द्वार नास ले और वज्जोलीका नित्य अभ्यास करे, वह अमरोली कहलाती है। १२६॥ तब राजयोग होता है, देर नहीं लगती। जब राज योग द्वारा योगी किया से रहित होते हैं। १२६॥ तब उनको निश्चय विवेक और वैराग्य प्राप्त होता है। विष्णु भगवान ही महा योगी, महा ऐश्वर्य वाला और महा तप वाला है। १३०॥ तत्व मार्ग में

दीपक के समान वह पुरुषोत्तम दिखाई देता है, जो स्तन प्रथम पिया था उसको ही दबाकर ग्रानन्द भोगता है ॥१३१॥ जिस योनि में से उत्पन्न हुग्रा था उसी योनि में रमता है। जो माता है वह फिर भार्या ग्रौर जो भार्या है वह फिर माता होती है ॥१३२॥ जो पिता था वह ही पुत्र होता है ग्रौर पुत्र पिता होता है। इस प्रकार संचार चक्र द्वारा कूप चक्र में घड़ों के समान ॥१३३॥ नाना योनियों में भ्रमता हुग्रा सुनकर लोकों को प्राप्त होता हैं। तीन लोक, तीन वेद, तीनसंध्या, तीन स्वर॥१३४॥ तीन ग्राप्त, तीन गुण, सव तीन ग्रक्षरों में स्थित हैं, तीनों ग्रक्षर ग्रौर ग्राधे ग्रक्षर को भी जो योगी पढ़ता है ॥१३४॥ उसमें यह सब प्रोया हुग्रा है, वह सत्य है, वह परम पद है। पुष्प में जिस प्रकार गन्ध है, दूध में जिस प्रकार घी है ॥१३६॥ जैसे तिल में तेल है, जैसे पत्थर में सोना होता है वैसा वह व्यापक होता है।

हृदय स्थान में कमल स्थित है, उसका मुख नीचे की तरफ है। १३७।। ऊपर डन्डी है, नीचे बिंदु है, उसके मध्य में मन स्थित है। अकार में रेचन किया हुआ कमल उकार से भेदन किया जाता है। १३८।। मकार में नाद को प्राप्त करता है, अमात्रा निश्चल शुद्ध स्फटिक के समान कला रहित और पाप नाशक है। १३६। योग युक्त पुरुष उस परम पद को प्राप्त करता है। जिस प्रकार कछुआ अपने हाथ, पैर, सिर आदि को अपने में

धारण करता है ॥१४०॥ इसी प्रकार सब द्वारों में भर कर दवाया हुआ वायु नौ द्वारों के बन्द होने से ऊपर चला जाता है ॥१४१॥ घटमें वायु रहित दीप के समान कुंभक जान । नौ द्वार रोके हुये होने से निर्जन उपद्रव रहित देश में ॥१४२॥ योग का सेवन करने से केवल आतम रूप से शेष रहा हुआ है ऐसा निश्चय करके जान यह उपनिषत् है ॥ इति योग तत्वोपनिषत् समाप्त ॥



androte temporario di antici presidenti. Persidenti Persidente persidenti di p

## सुबालोपनिषत्। [२२]

"वह क्या था ?" वे विचारने लगे। उससे कहा 'वह न सत् था. न ग्रसत् था, उसमें से तम उत्पन्न हुन्ना, तम में से भूतादि, भूतादि से आकाश, आकाश से वायु, वायु से अग्नि, ग्रन्नि से जल, जल से पृथ्वी हुई। वह (पृथ्वी) ग्रण्ड रूप हुई, उस ( ग्रण्ड ) ने संवत्सर मात्र रह कर ग्रपने दो विभाग किये, नीचे का भाग पृथ्वी ग्रीर ऊपर का स्राकाश हुस्रा मध्य में पुरुष हुम्रा, यह दिव्य पुरुष हजारों शिर वाला, हजारों ग्रांखों वाला, हजारों पैर वाला भ्रौर हजारों भुजाभ्रों वाला था। उसने प्रथम भूतों का मृत्यु उत्पन्न किया, उस तीन श्रक्षर वाले, तीन शिर वाले. तीन पाद वाले ग्रौर खण्ड परशु वाले को (देखकर) ब्रह्मा डरता है। उसने ब्रह्मा में प्रवेश किया, उसने मानसी सात पुत्र उत्पन्न किए । उन सात विराट ने मानसिक सत्य प्रजा उत्पन्न की, वे ही प्रजापित हुए ब्राह्मण उसके मुख से हुए, भुजाश्रों से क्षत्रियों को उत्पन्न किया, उसकी जंघाओं से वैश्य ग्रौर पैरों से शूद्र उत्पन्न हुए। चन्द्रमा मन से उत्पन्न हुम्रा, नेत्रों से सूर्य उत्पन्न हुम्रा, श्रोत्रों से वायु भ्रौर प्राण हृदय से यह सब उत्पन्न हुआ ।।इति प्रथम खण्ड समाप्त हुम्रा ।।१।।

ग्रपान से निषाद, यज्ञ, राक्षस ग्रौर गन्धर्व, हड्डी से पर्वत, रोमों से ग्रौषिं ग्रौर वनस्पति, ललाट से क्रोध रूप रुद्र उत्पन्न

होता है। उस महान् भूत के निश्वास में से ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, ग्रथवंवेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, ज्योतिष, न्याय, मीमांसा, धर्मशा,स्त्र न्याख्यान, उपन्याख्यान ग्रौर सब भूत होते हैं। उस हिरण्यज्योति ग्रात्मा में भुवन ग्रौर विश्व टिके हुए हैं। उसने ग्रपने दो भाग किये, ग्राधे से स्त्री ग्रीर ग्राधे से पुरुष। देव होकर देवों को उत्पन्न किया, ऋषि होकर ऋषियों को यक्ष, राक्षस, गन्धर्व, ग्राम ग्रौर वन के पशुश्रों को (इसी रीति से ) उत्पन्न किया। एक गौ हुई, दूसरा बैल, एक घोड़ी, दूसरा घोड़ा, एक गधी, दूसरा गधा, एक विश्वम्भरी श्रौर दूसरा विश्वम्भर हुस्रा। श्रन्त में उसने वैश्वानर होकर सब भूतों को जलाया। पृथिवीं जल में लय हुई, जल तेज में लय हुआ, तेज वायु में लय हुआ, वायु आकाश में लय हुन्रा, श्राकाश इन्द्रियों में, इन्द्रियां तन्मात्राम्रों में, तन्मात्रा भूतादि में लय हुई। भूतादि महत् में लय हुए, महत् अन्यक्त में लय हुआ, अव्यक्त अक्षर में लय हुआ, अक्षर तम में लय हुआ भीर तम परदेव में मिल गया। उससे परे न सत् हैं, न ग्रसत् है, यह निर्वांगा का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है यह वेद का उपदेश है।। इति दूसरा खण्ड समाप्त हुम्रा।।२॥

पूर्व में यह असत् ही था। आतमा उत्पत्ति रहित, भूत रहित प्रतिष्ठा रहित, शब्द रहित, स्पर्श रहित, रूप रहित, रस रहित, गन्य रहित, व्यय रहित, महान् भाग से रहित, वृद्धि से रहित, जन्म रहित, मान कर धीर पुरुष शोच नहीं करता। प्राण् रहित, मुख रहित, श्रोत्र रहित, वाणी रहित, मन रहित, तेज रहित, चक्षु रहित, नाम ग्रौर गोत्र से रहित, शिर रहित, हाथ पैर रहित, चिकनाई रहित, लोहू रहित, प्रमाण रहित, न हुस्व, न दीर्घ, न स्थूल, न ग्रणु, न ग्रलप, पार रहित, ग्रकथनीय, न प्राप्त करने योग, तक रहित, न प्रकाश करने योग्य, न छुपाने योग्य ग्रन्तर रहित, बाह्य रहित, वह न कुछ खाता है ग्रौर न कोई उसको खाता है। उसको सत्य, दान, उपवास युक्त तप, ब्रह्मचर्य, निर्वेदन (वैराग्य) ग्रौर संन्यास इन छः ग्रंगों से प्राप्त करे। दम, दान ग्रौर दया इन तीनों को धारण करे जो इस प्रकार जानता है, उसका प्राण उत्कमण नहीं करता, यहां ही लय हो जाता है। वह ब्रह्म होकर ब्रह्म को ही प्राप्त होता है।। इति तीसरा खण्ड समाप्त हुग्रा।। ३।।

ह्रदय के मध्य में लाल मांस का पिण्ड है, उसमें वह दहर रूप कमल, कुमुद के समान अनेक प्रकार से खिला हुआ है। ह्रदय में दश छिद्र होते हैं, जिनमें प्राग्ग स्थित हैं। जब वह प्राग्ग से युक्त होता है तब बहुत प्रकार के नदी और नगर देखता है, जब व्यान के साथ युक्त होता है तब देवता और ऋषियों को देखता है और जब अपान के साथ युक्त होता है तब यच, राक्षस और गन्धर्वों को देखता है, जब उदान के साथ युक्त होता है तब देवलोक, देव, स्कन्द और जयन्त को देखता है और जब समान के साथ युक्त होता है तब देवलोक और धनों को देखता है। जब वैरम्भ के साथ संयुक्त होता है तब

देखे हुए, सुने हुए, खोये हुए,न खोये हुए, सत् ग्रौर ग्रसत् सब को देखता है। ये दश दश नाड़ियां होती हैं, उन एक एक की वहत्तर बहत्तर शाखा हजार नाड़ियाँ होती हैं, जिसमें यह ग्रात्मा सोता ग्रीर शब्दों को करता है। जब वह दूसरे कोश में सोता है तब इस लोक भ्रौर परलोक को देखता है, सब शब्दों को जानता है, वह संप्रसाद कहलाता है। प्राण शरीर की रक्षा करता है, हरी, नीली, पीली, लाल ग्रीर सफेद नाड़ियां रुधिर पूर्ण हैं। यहां यह दहर कमल कुमुद के समान अनेक प्रकार से खिला हुन्रा है, जैसे केश के हजारों भाग किए हों वैसे ही सूक्ष्म हिता नाम की नाड़ियां हैं। हृदय ग्राकाश के पर कोश में यह दिव्य ग्रात्मा सोता है, जहां सोया हुन्ना न किसी कामना की इच्छा करता है, न किसी स्वप्न को देखता है, न वहां देव, न देवलोक, न श्रयज्ञ, न यज्ञ, न माता, न पिता, न बन्धु न सम्बन्धी, न चोर, न ब्रह्म हत्यारा, तेजःपुञ्ज अमृत स्वरूप जल में जैसे जल मग्न हो वैसा है। फिर उस मार्ग से सम्राट ( ग्रात्मा ) जाग्रत में दौड़ता है" इस प्रकार उसने कहा।। इति चौथा खण्ड समाप्त हुम्रा ॥४॥

जो स्थानियों को स्थान देता है, स्थान, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, चक्षु ग्रध्यात्म है, द्रष्ट्रव्य ग्रधिभूत है ग्रौर ग्रादित्य ग्रधिदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो चक्षुग्रों में, जो द्रष्ट्रव्य में, जो ग्रादित्य में, जो नाड़ियों में जो प्राण में, जो विज्ञान—बुद्धि में, जो ग्रानन्द में, जो हृदयाकाश में है, जो इन

सबके भीतर घूमता है सो यह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय, शोक रहित, ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे। श्रोत्र अध्यात्म है, श्रोतव्य ग्रधिभूत है, दिशा उनमें ग्रधिदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो श्रोत्र में, जो श्रोतव्य में, जो दिशास्रों में, जो नाड़ियों में, जो प्राग्त में, जो बुद्धि में, जो ग्रानन्द में, जो हृदयाकाश में है, जो इन सबके भीतर घूमता है, सो यह स्रात्मा है उस ग्रजर, ग्रमर निर्भय, शोक रहित ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे । नासिका ग्रध्यात्म है, घ्रातव्य ग्रधिभूत है, पृथ्वी उनमें श्रिवदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो नासिका में, जो झातव्य में, जो पृथ्वीमें, जो नाड़ियों में, जो प्राग्तमें जो बुद्धि में, जो ग्रानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है, सो यह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय शोक रहित ग्रनन्त श्रात्मा की उपासना करे। जिह्वा श्रघ्यात्म है, चखने योग्य ग्रघि-भूत है, वरुए। उनमें ग्रधिदैवत है, नाड़ी उससे सम्वन्थ वाली है, जो जिह्ना में, जो चखने योग्य में, जो वरुए में, जो नाड़ियों में, जो प्रारामें, जो बुद्धिमें, जो स्नानन्दमें, जो हृदयाकाश में, जो इन सबके भीतर घूमता है, वह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय, शोक रहित, अनंत ग्रात्मा कीउपासना करे। त्वचा ग्रध्यात्महै, स्पर्श के योग्य स्रधिभूत है, वायु उनमें स्रधिदैवत है, नाड़ी उनसे संबंध वाली है, जोत्वचामें, जोस्पर्शकरने योग्यमें, जो वायुमें, जोनाड़ियों में, जो प्रारामें, जो बुद्धिमें, जोग्रानंदमें, जो हृदयाकाशमें, जो इन सब में घूमता है, वह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय, शोक

रहित ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे। मन ग्रध्यात्म है, मन्तव्य श्रिविभूत है, चद्र उनमें श्रिविदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो मन में, जो मन्तव्य में, जो चन्द्र में जो नाड़ियों में, जो प्राण में, जो बुद्धि में, जो म्रानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है, वह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, श्रमर, निर्भय, शोक रहित ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे ।। बुद्धि ग्रध्यात्म है बोद्धव्य ग्रधिभूत है, ब्रह्मा उनमें अधिदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो बुद्धि में, जो बाद्धव्य में, जो ब्रह्मा में, जो नाड़ियों में, जो प्रारा में, जो विज्ञान में, जो स्रानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है, वह ग्रात्मा है, उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय, शोक रहित ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे ।। ग्रहंकार ग्रध्यात्म है, ग्रहंकार करने के योग्य ग्रधिभूत है, रुद्र उनमें ग्रधिदैवत है, नाड़ी उन से सम्बन्ध वाली है, जो ग्रहंकार में, जो ग्रहंकार करने योग्य में, रुद्र में, जो नाड़ियों में, जो प्राग्ग में, जो विज्ञान में, जो श्रानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है वह ब्रात्मा है, उस ब्रजर, ब्रमर, निर्भय, शोक रहित, ब्रनन्त ब्रात्मा की उपासना करे।। चित्त ग्रध्यात्म है, चिन्तन योग्य ग्रधिभूत है,क्षेत्रज्ञ उनमें ग्रधिदेवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो चित्त में, जो चिन्तन योग्य में, जो क्षेत्रज्ञ में, जो प्रारण में, जो विज्ञान में, जो आनन्द में, जी हृद्रयाकाश में, जो इन सब में घूमता है, वह आत्मा है, उस अजर, ग्रमर, निर्भय, शोक रहित, ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे ॥ वासी ग्रघ्यात्म है, वक्तव्य

श्रिवभूत है, श्रीन उनमें श्रिविदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो वागाी में, जो वक्तव्य में, जो ग्राग्न में, जो नाड़ियों में, जो प्रारा में, जो विज्ञान में, जो ग्रानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है. वह ग्रात्मा है उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय, शोक रहित, अनन्त आत्मा की उपासना करे।। हाथ ग्रध्यातम है, पकडने योग्य ग्रधिभूत है, इन्द्र उनमें ग्रिधिदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो हाथ में, जो पकड़ने योग्य में, जो इन्द्रमें, जो नाड़ियोंमें, जो प्रारामें, जो स्नानन्दमें जो हृदयाकाश में जो इन सब में घूमता है वह ग्रात्मा है; उस ग्रजर, ग्रमर, निर्भय शोकरहित, अनन्त आत्माकी उपासना करे। पाद अध्यात्म है, चलना ग्रधिभूत है, विष्णु उनमें ग्रधिदैवत है, नाडी उनसे सम्बन्ध वाली है, जो पाद में जो चलने में जो विष्णु में; जो नाड़ियों में जो प्रारा में जो विज्ञान में जो ग्रानन्द में जो हृदयाकाश में; जो इन सब में घूमता है, वह ग्रात्मा है, उस अजर, अमर निर्भय शोक रहित अनन्त आत्मा की उपा-सना करे।। पायु अध्यात्म है, त्यागने योग्य अधिभूत है, मृत्यु उनमें अधिदैवत है, नाड़ी उनसे सम्बन्य वाली है, जो पाय में जो त्यागने योग्य पदार्थ में जो मृत्यू में जो नाडियों में जो प्रागा में जो विज्ञान में जो स्नानन्द में, जो हृदयाकाश में जो इन सब में घूमता है, वह यह आत्मा है, इस अगर, अमर निर्भय शोक रहित, ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे।। उपस्थ ग्रघ्यातम है, स्नानन्द स्विभूत है प्रजापित उनमें स्विधदेवत है, नाडी

उनसे सम्बन्ध वाली है, जो उपस्थ में जो ग्रानन्द में, जो प्रजा-पति में जो नाड़ियों में जो प्रारा में जो विज्ञान में जो स्नानन्द में, जो हृदयाकाश में, जो इन सब में घूमता है, वह यह श्रात्मा है, उस अजर, ग्रमर, निर्भय शोक रहित, ग्रनन्त ग्रात्मा की उपासना करे।। यह ही सर्वज्ञ है, यह ही सबका ईश्वर है, यह सबका अधिपति है, यह अंतर्यामी है, यह सबका कारण है जो सवको सुख पूर्वक उपासना करने योग्य है ग्रौर जो सव सुखों की उपासना नहीं करता, जो वेद शास्त्रों से उपासना करने योग्य है ग्रौर जो वेद शास्त्रों की उपासना नहीं करता, जिसके यह सब ग्रन्न हैं, ग्रौर जो किसी का ग्रन्न नहीं है, इसलिये पर है, सब का नेत्र है, प्रशास्ता अन्नमय है भूतात्मा प्राण्मय है, इन्द्रिय ग्रात्मा मनोमय है, संकल्पात्मा विज्ञानमय है, कालात्मा ग्रानन्दमय है, लयात्मकपना नहीं है तो द्वैत कहां, मरगा नहीं है तो अमृत कहां न अन्तर्पज्ञ है, न बहिर्पज्ञ है, न दोनों (भीतर बाहर) प्रज्ञ है, न प्रज्ञानघन है न प्रज्ञ है। श्रप्रज्ञ भी नहीं है, न जाना हुआ है, न जानने योग्य है, यह निर्वाग का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है।। इति पाँचवाँ खण्ड समाप्त हुमा।।४॥

यह कुछ भी प्रथम नहीं था। यह प्रजा मूल रहित ग्रौर ग्राधार रहित उत्पन्न होती है। दिव्य देव एक नारायण चक्षु ग्रौर द्रष्टव्य है, नारायण श्रोत्र ग्रौर श्रोतव्य है, नारायण झाण ग्रौर झातव्य है, नारायण जिह्वा ग्रौर रसयितव्य है, नारायण द्वास

ग्रौर स्पर्शियतव्य है, नारायण मन ग्रौर मन्तव्य है, नारायण बृद्धि ग्रौर बोद्धव्य है, नारायएा ग्रहङ्कार ग्रौर ग्रहं कर्तव्य है, नारायण चित्त ग्रीर चेतव्य है, नारायण वाणी ग्रीर वक्तव्य है, नारायरा हाथ ग्रौर पकड़ने योग्य है, नारायरा पाद ग्रौर गंतव्य है, नारायण पायु ग्रौर त्यागने योग्य है, नारायण उपस्थ ग्रौर म्रानन्द का विषय है भौर नारायरा घाता, विधाता, कर्ता, विकर्ता है। दिव्यदेव एक नारायएा ग्रादित्य, रुद्र, मरुत, वसु, ग्रश्वनी-कुमार, ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, मंत्र, ग्रग्नि, घृत, ग्रौर ग्राहुति है। नारायण उत्पत्ति श्रौर स्थिति रूप है। दिव्य देव एक नारा-यरा माता, पिता भाई, स्थान, शररा, सन्मित्र ग्रीर गति है, नारायरा विराट है, सुदर्शना, ऋजिता, सोम्या, मोघा, क्रमारा, त्रमता, सत्या, मध्यमा, नासीरा, शिशुरा, सूरा, सूर्या श्रीर स्वरा में नाडियों के दिव्य नाम जानने चाहिए। नारायण गर्जता है, गाता है, वहन करता है, वर्षता है। वरुगा, यम, चन्द्रमा, कला, कलि, धाता ब्रह्मा, प्रजापति, इन्द्र, दिन, ग्राधादिन, कला, कल्प ऊर्घ्व ग्रौर दिशा सब नारायरा है। जो कुछ है, जो कुछ था, जो कुछ होगा (जो अन्न से वृद्धि को प्राप्त होता है और जो अमृत रूप है, उन सबका यह परमात्मा ) वह सब पुरुष ही है। उस विष्णु के परमपद को विद्वान सदा देखते हैं, वह ग्राकाश के समान फैला हुआ है। काम कोध रहित ब्राह्मण सदा ज्ञाननिष्ठामें रह कर उसको प्राप्त करते हैं। वह विष्णु का परमपद है। यह

निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है यह वेद का उप-देश है ॥ इति छठा खंड समाप्त हुम्रा ॥६॥

शरीर के भीतर गुहा में अज, एक, नित्य स्थित है, जिसका पृथिवी शरीर है, जो पृथिवी के भीतर संचार करता है, जिसको पृथिवा नहीं जानती । जिसका जल शरीर है, जो जल के भीतर संचार करता है, जिसको जल नहीं जानता। जिसका तेज शरीर है, जो तेज के भोतर संचार करता है, जिसको तेज नहीं जानता। जिसका वायु शरीर है, जो वायु के भीतर संचार करता है, जिसको वार्यु नहीं जानता। जिसका श्राकाश शरीर है, जो म्राकाशके भीतर संचार करता है, जिसको म्राकाश नहीं जानता जिसका मन शरीर है, जो मन के भीतर संचार करता है, जिसको मन नहीं जानता। जिसका बुद्धि शरीर है, जो बुद्धि के भीतर संचार करता है, जिसको बुद्धि नहीं जानती। जिसका अहंकार शरीर है, जो ग्रहंकार के भीतर संचार करता है, जिसको ग्रहंकार नही जनता। जिसका चित्त शरीर है, जो चित्त के भीतर संचार करता है, जिसको चित्त नहीं जानता। जिसका अव्यक्त शरीर है, जो अव्यक्त के भीतर संचार करता है, जिसको अव्यक्त नहीं जनता। जिसका अक्षर शरीर है, जो अक्षर के भीतर संचार करता है जिसको श्रक्षर नहीं जानता। जिसका मृत्यु शरीर है, जो मृत्यु के भीतर संचार करता है, जिसको मृत्यु नहीं जानता वह ही सब भूतोंका अन्तरात्मा, पाप रहित दिंब्य देव एक नारायण है। यह विद्या ग्रपान्तरतम (विष्णु ) को दी,

THE STATE OF THE STATE OF

अपान्तरतम ने ब्रह्मा को दी ब्रह्मा ने घोरांगिर को दी, घोरांगिर ने रैक्व को दी, रैक्व ने राम को दी, श्रौर राम ने सब प्राणियों को दी। यह निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है। इति सातवां खण्ड समाप्त हुआ। । ७।।

शरीर के भीतर गुहा में रहा हुम्रा यह सबका शुद्ध म्रात्मा है, दीवारपर खिचे हुए चित्रके समान गंधर्व नगरकी उपमा वाले केलेके वृक्षके गर्भ के समान सार रहित, मेद, मांस ग्रौर पसीने से युक्त, जल के बुदबुदे के समान चंचल ग्रौर म्रत्यन्त नाशवान् शरीर के मध्य में ग्रचित्य रूप, दिव्य देव रूप, ग्रसंग, शुद्ध, तेज रूप शरीर वाले, रूप रहित, सबके ईश्वर, ग्रचित्य, शरीर रहित गुहा में रहे हुए ग्रमृत रूप शोभायमान ग्रौर ग्रानन्द रूप उस ग्रात्मा को भिन्न कर के विद्वान् देखते है। उसके लय होने पर नहीं देखते।। इति ग्राठवां खण्ड समाप्त हुग्रा।। ८।।

रैक्व ने अपने गुरु से पूछा "हे भगवान्! सब किस में अस्त होते हैं?" उसने उससे कहा "चक्षु को प्राप्त होता है, चक्षुको भी अस्तकरके जाता है, द्रष्ट्रव्यको प्राप्त होता है, जो द्रष्ट्रव्य को भी अस्त कर के जाता है, आदित्य को प्राप्त होता है, जो आदित्य को भी अस्त करके जाता है विराट को प्राप्त होता है, जो विराट को भी अस्त कर के जाता है, प्राग्त को प्राप्त होता है, जो प्राग्त को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है, आनन्दको प्राप्त होता है,

जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होताहै, जो तुरीय को भी ग्रस्त कर के जाता है; वह उस ग्रमृत, ग्रभय श्रशोक, श्रनन्त, निर्बीज को प्रोप्त होता है" इस प्रकार कहा।। ''श्रोत को प्राप्त होता है, जो श्रोत्र को भी ग्रस्त कर के जाता है, श्रोतव्य को प्राप्त होता है, जो श्रोतव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, दिशा को प्राप्त होता है, जो दिशा को भी श्रस्त कर के जाता है, सुदर्शना को प्राप्त होता है, जो सुदर्शना को भी अस्त करके जाता है, अपान को प्राप्त होता है, जो अपान को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी श्रस्त करके जाता है, श्रानन्द को प्राप्त है, जो श्रानन्द को भी श्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है जो तुरीय को भी अस्त करके जाता है, वह उस अमृत, अभय, अशोक, अनन्त निर्बीज को प्राप्त है" "नासिका को प्राप्त होता है, जो नासिका को भी श्रस्त कर जाता है, झातव्य को प्राप्त होता है, झातव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, पृथिवी को प्राप्त होता है, जो पृथिवी को भी ग्रस्त करके जाता है, जिता को प्राप्त होता है, जो जिता को भी ग्रस्त करके जाता है, व्यान को प्राप्त होता है, जो व्यान को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जोविज्ञान को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो म्रानन्द को भी म्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी ग्रस्त करके जाता है वह उस ग्रमृत, ग्रमय, अशोक, अनन्त, निर्बीज को प्राप्त होता है,"।। इस प्रकार कहा।।

"जिह्ना को प्राप्त होता है, जो जिह्ना को ग्रस्त करके जाता है, रसयितव्य को प्राप्त होता है जो रसयितव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, वरुगा को प्राप्त होता है, जो वरुगा को भी अस्त करके जाता है, सौम्या को प्राप्त होता है, जो सौम्या को भी श्रस्त करके जाता है उदान को प्राप्त होता है, जो उदान को भी ग्रस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तूरीय को प्राप्त होता है, जो तूरीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस ग्रम्त, ग्रभय ग्रशोक, श्रनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा ॥ "त्वचा को प्राप्त होता है, जो त्वचा को भी अस्त करके जाता है, स्पर्शिय-तव्य को प्राप्त होता है, जो स्पर्शयितव्य को भी श्रस्त करके जाता है वायु को प्राप्त होंता है, जो वायु को भी ग्रस्त करके जाता है मोघा को प्राप्त होता है, जो मोघा को भी अस्त करके जाता है, समान को प्राप्त होता है, जो समान को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, त्रीय को प्राप्त होता है, जो त्रीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस ग्रम्त, ग्रभय, ग्रशोक, श्रनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा।। "वागी को प्राप्त होता है, जो वाणी को भी ग्रस्त करके जाता है वक्तव्य को प्राप्त होता है। जो वक्तव्य को भी प्रस्त करके जाता है,

अग्नि को प्राप्त होता है, जो अग्नि को भी अस्त करके जाता है कुमारा को प्राप्त होता है, जो कुमारा को भी अस्त करके जाताहै वैरम्भ को प्राप्त होता है, जो वैरम्भ को भी ग्रस्त करके जाताहै, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी ग्रस्त करके जाता है, श्रानन्द को प्राप्त होता है, जो श्रानन्द को भी श्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस अमृत, अभय अशोक, अनन्त, निर्बीज को प्राप्त होता है''इस प्रकार कहा। "हाथको प्राप्तहोता है,जो हाथको भी अस्त करके जाता है, ग्रहरण करने योग्य को प्राप्त करता है, जो ग्रहरा करने योग्य को भी ग्रस्त करके जाता है, इन्द्रको प्राप्तहोता है जोइन्द्रकोभी ग्रस्तकरके जाता है, ग्रमृताको प्राप्त होता है, जो अमृताको भी अस्त करके जाता है मुख्यको प्राप्त होता है, जो मुख्य को भी ग्रस्त करके जाता है, विज्ञानको प्राप्त होताहै, जोविज्ञानको भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस ग्रमृत, ग्रभय, ग्रशोक, अनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा ॥ "पाद को प्राप्त होता है, जो पाद को भी अस्त करके जाता है, गन्तव्य को प्राप्त होता है, जो गन्तव्य को भी अस्त करके जाता है विष्णु को प्राप्त होता है, जो विष्णु को भी अस्त करके जाता है, सत्या को प्राप्त होता है, जो सत्या को भी अस्त करके जाता है, अंतर्यामी

को प्राप्त होता है, जो अंतर्यामी को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है आनन्द को प्राप्त होता है, जो आनन्द को भी अस्त करके जाता है तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी अस्त करके जाता है वह उस अमृत, अभय अशोक, अनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा ।।

"पाय को प्राप्त होता है, जो पाय को भी ग्रस्त करके जाता है, विसर्जियतव्य को प्राप्त होता है, जो विसर्जियतव्य को भी श्रस्त करके जाता है, मृत्यु को प्राप्त होता है, जो मृत्यु को भी श्रस्त करके जाता है, मध्यमा को प्राप्त होता है, जो मध्यमा को भी अस्त करके जाता है, प्रभंजन को प्राप्त होता है, जो प्रभंजन को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है आनन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तूरीय को प्राप्त होता है, जो त्रीय को भी अस्त करके जाता है, वह उस अमृत, अभय श्रशोक ग्रनंत निर्वीजको प्राप्त होता है" इसप्रकार कहा ॥"उपस्थ को प्राप्त होता है, जो उपस्थ को भी ग्रस्त करके जाता है. ग्रानन्दियतव्य को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्दियतव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, प्रजापित को प्राप्त होता है, जो प्रजापित को भी ग्रस्त करके जाता है, नासीरा को प्राप्त होता है, जो नासीरा को भी अस्त करके जाता है, कुमार को प्राप्त होता है, जो कुमार को भी अस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है

जो विज्ञान को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी अस्त करके जाता है वह उस अमृत, अभय, ग्रशोक ग्रनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा ॥ "मन को प्राप्त होता है, जो मन को भी ग्रस्त करके जाता है, मनतव्य को प्राप्त होता है, जो मनतव्य को भी अस्त करके जाता है, चन्द्र को प्राप्त होता है, जो चन्द्र को भी ग्रस्त करके जाता है, शिशु को प्राप्त होता है, जो शिशु को भी ग्रस्त करके जाता है, इयेन को प्राप्त होता है, जो श्येन को भी ग्रस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी अस्त करके जाता है, वह उस ग्रम्त, ग्रभय, ग्रशोक, ग्रनन्त निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा।। "बुद्धि को प्राप्त होता है, जो बुद्धि को भी श्रस्त करके जाता है, बोद्धव्य को प्राप्त होता है, जो बोद्धव्य को भी अस्त करके जाता है, ब्रह्मा को प्राप्त होता है, जो ब्रह्मा को भी अस्त करके जाता है, सूर्या को प्राप्त होता है, जो सूर्या को भी ग्रस्त करके जाता है, कृष्ण को प्राप्त होता है, जो कृष्ण को भी श्रस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है, आनन्द को प्राप्त होता है, जो आनन्द को भी अस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय

को भी अस्त करके जाता है, वह उस अमृत, अभय, अशोक, श्रनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा। "श्रहङ्कार को प्राप्त होता है, जो ग्रहङ्कार को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रहं कर्त्तव्य को प्राप्त होता है, जो ग्रहं कर्त्तव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, रुद्र को प्राप्त होता है, जो रुद्र को भी ग्रस्त करके जाता है, ग्रसुरा को प्राप्त होता है, जो ग्रसुरा को भी ग्रस्त करके जाता है, रवेत को प्राप्त होता है, जो रवेत को भी ग्रस्त करके जाता है, विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है, ग्रानन्द को प्राप्त होता है, जो ग्रानन्द को भी ग्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस ग्रमृत, ग्रभय, ग्रशोक, ग्रनन्त, निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा ॥ "चित्त को प्राप्त होता है, जो चित्त को भी ग्रस्त करके जाता है, चेतियतव्य को प्राप्त होता है, जो चेतियतव्य को भी ग्रस्त करके जाता है, क्षेत्रज्ञ को प्राप्त होता है, जो क्षेत्रज्ञ को भी ग्रस्त करके जाता है, भास्वती को प्राप्त होता है, जो भास्वती को भी अस्त करके जाता है, नाग को प्राप्त होता है, जो नाग को भी श्रस्त करके जाता है विज्ञान को प्राप्त होता है, जो विज्ञान को भी अस्त करके जाता है, श्रानन्द को प्राप्त होता है, जो श्रानन्द को भी श्रस्त करके जाता है, तुरीय को प्राप्त होता है, जो तुरीय को भी ग्रस्त करके जाता है, वह उस अमृत, अभय अशोक अनन्त निर्वीज को प्राप्त होता है" इस प्रकार कहा।। "जो इस निर्वीज को जानता है, वह

निर्वीज ही होजाता है। वह न जन्मता है, न मरता है, न मोहित होता है, न भेदन किया जाता है, न जलाया जाता है, न छेदन किया जाता है, न कांपता है न कोप करता है, सबका दहन करने वाला, यह ग्रात्मा कहलाता है। यह ग्रात्मा सैकड़ों प्रवचनोंसे प्राप्त नहीं होता, न बहुत सुनने से, न बुद्धि ज्ञानके ग्राश्रय से, न मेधा से, न वेदों से न यज्ञों से न उग्र तपों से न सांख्य से न योग से न. ग्राश्रमों से ग्रीर न ग्रन्य किसी उपाय से ग्रात्मा को प्राप्त कर सक्ते हैं। ग्राश्रवान् (श्रवण करने की इच्छा वाले) ग्रीर मौन व्रत धारण करने वाले, ब्राह्मण, प्रवचन व्युत्थान ग्रीर प्रशंसा से उसको प्राप्त करते हैं। शांत दांत उपरित ग्रीर तितिक्षा वाला होकर ग्रात्मा में ग्रात्मा को देखता है। जो इसको जानता है वह सवका ग्रात्मा होता है"। इति नवमां खंड समाप्त हुग्रा।। ६॥

फिर रैक्व ने गुरु से पूछा ''भगवान्! सब किसमें स्थित हैं ?'' कहा ''रसातल लोक में'' (पूछा) रसातल लोक किस में ग्रोत प्रोत है ?'' कहा ''भूलोंक में'' (पूछा भूलोंक किस में ग्रोत प्रोत है ) ?'' कहा ''भूवलोंक में'' (पूछा) ''भुवलोंक किस में ग्रोत प्रोत है ?'' कहा ''स्वलोंक में'' (पूछा) ''स्वलोंक किस में ग्रोत प्रोत है ?'' कहा ''सहलोंक में'' (पूछा) ''महलोंक किस में ग्रोतप्रोत है ?'' कहा ''जन लोक में'' (पूछा) ''जनलोक किस में ग्रोत प्रोत है ?'' कहा ''जन लोक में'' (पूछा) ''जनलोक किस में ग्रोत प्रोत है ?'' कहा ''तपलोक में'' (पूछा) ''तपलोक किस

में ग्रोत प्रोत है ?" कहा 'सत्यलोक में" (पूछा) 'सत्यलोक किस में ग्रोत प्रोत है ?" कहा 'प्रजापित लोक में" (पूछा) 'प्रजापित लोक किस में ग्रोत प्रोत है ?" कहा 'ज़िह्मलोक में" (पूछा) ज़ह्मलोक किस में ग्रोत प्रोत है ?" कहा 'स्व लोक ग्रात्मा रूप ज़ह्म में मिग्गियों के समान ग्रोत प्रोत हैं इस प्रकार ग्रात्मा में स्थित इन लोकों को जो जानता है, वह ग्रात्मा ही हो जाता है यह निर्वाण का उपदेश है यह वेद का उपदेश है यह वेद का उपदेश है यह वेद का उपदेश है ।।

फिर रैक्व ने पूछा 'हे भगवान! यह विज्ञान घन ग्रात्मा उत्क्रमण करता हुग्रा किस करके कौन २ सी ग्रवस्थाग्रों को त्याग करके जाता है ?;' उसने कहा 'हृदय के मध्य में लाल मांस का पिंड है, जिसमें वह हृदय कमल कुमुद के समान ग्रनेक प्रकार से खिला हुग्रा है उसके मध्य में समुद्र है समुद्र के मध्य में कोश है ग्रौर उसमें चार नाड़ियाँ हैं' रमा, ग्ररमा इच्छा ग्रौर ग्रपुनर्भवा उनमें रमा पुण्य से पुण्य लोक को ले जाती है। ग्ररमा पाप से पाप को ले जाती है। इच्छा नाड़ी से जिस पाप का स्मरण करता है, उसको प्राप्त होता है। ग्रपुनर्भवा से कोश को तोड़ता है कोश को तोड़ कर शीर्षकपाल को तोड़ता है शीर्षकपाल को तोड़ता है किस कर जल को तोड़ता है जलको तोड़ कर तेजको तोड़ता है तेज को तोड़कर वाग्रु को तोड़ता है वाग्रु को तोड़ कर श्राकाश को

तोड़ता है आकाश को तोड़ कर मन को तोड़ता है मनको तोड़ कर भूतादि को तोड़ता है भूतादि को तोड़ कर महत् को तोड़ता है महत् को तोड़ कर अव्यक्त को तोड़ता है अव्यक्त को तोड़ कर अक्षर को तोड़ कर मृत्यु को तोड़ कर अक्षर को तोड़ कर मृत्यु को तोड़ता है और मृत्यु को तोड़ कर परमदेव के साथ एक रूप होता है। उससे परेन सत् है न असत् है। यह निर्वाग्त का उपदेश है यह वेद का उपदेश है।" इति ग्यारहवां खण्ड समाप्त हुआ।।११॥

ॐ नारायए। से ग्रन्न हुग्रा। वह ब्रह्मलोक में पका फिर महा संवर्तक में पका फिर ग्रादित्य में पका ग्रौर फिर क्रव्यादि में पका। फफूंदायुक्त ग्रौर वासी ग्रन्न त्याज्य है ग्रयाचित ग्रन्न पवित्र है। ग्रयाचित ग्रौर बिना संकल्प के प्राप्त हुग्रा ग्रन्न भक्षरा करे याचना कभी न करे ॥इति बारहवां खण्ड समाप्त हुग्रा॥१२॥

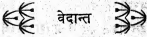
प्रजापित ने कहा "बालक के समान रहे, बालक का स्वभाव असंग और निर्दोष होता है। मौन से पंडिताई से, अविध रिहत होकर यानी संन्यास से वेद में कहे हुए कैवल्य को प्राप्त होता है। महान पद को जान कर, युक्ष के मूल में मेले कुचेले वस्त्र धारण किए हुए, असहाय, अकेला, समाधि में स्थित, आत्मकाम, आप्तकाम, निष्काम, जीर्णकाम होकर वास करे। हाथी, सिंह, डाँस, मच्छर, नौले, सर्प, राक्षस, गंधर्व को मृत्यु रूप

(मारनेवाला) जानकर किसीसे न डरे। बृक्षके समान रहे, छेदनिकया हुग्रा भी कोप न करे, न कांपे पत्थर के समान रहे। छेदन किया हुग्रा भी कोप न करे, न कांपे प्राकाश के समान रहे, छेदनिकया हुग्रा भी कोप न करे, न कांपे, सत्य से रहे (क्योंकि यह ग्रात्मा सत्य है। सब गन्धों का पृथ्वी हृदय है, सब रसों का जल हृदय है, सब रूपों का तेज हृदय है, सब स्पर्शों का वायु हृदय है, सब शब्दों का ग्राकाश हृदय है सब गितयों का ग्रव्यक्त हृदय है, सब सत्वोंका मृत्यु हृदय है, ग्रीर मृत्यु परदेव (ब्रह्म) के साथ एक रूप होता है। उस से पर न सत् है, न ग्रसत् है, न सत् ग्रसत् है। यह निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है,

अँ पृथ्वी अन्त है, जल अन्नाद (अन्न को भक्षरण करने वाला) है जल अन्न है ज्योति अन्नादि है, ज्योति अन्न है वायु अन्नाद है, वायु अन्त है, आकाश अन्नाद है, आकाश अन्न है इन्द्रियाँ अन्नाद है, याकाश अन्नाद है, याकाश अन्नाद है, मन अन्न है बुद्धि अन्नाद है, बुद्धि अन्न है अन्यक्त अन्नाद है, अन्यक्त अन्न है अन्यक्त अन्नाद है, अन्यक्त अन्न है अन्यक्त अन्नाद है, अर्थ परदेव के साथ एक रूप होता है। उस से पर न सत् है न असत् हैं, न सत् असत् है, यह निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश हैं, यह वेद का उपदेश हैं। "

फिर रैक्व ने उससे पूछा "हे भगवन्! जो यह विज्ञानघन उत्क्रमण करता है, वह किस करके कौन कौन सी अवस्थाओं को जलाता है ?" उसने कहा "जो यह विज्ञान घन उत्क्रमण करता है, वह प्राण को जलाता है अपान, व्यान, उदान, समान वैरम्भ, मुख्य, अन्तर्यामी, प्रभंजन, कुमार, श्येन, श्वेत, कृष्ण, नाग को जलाता है, पृथिवी जल तेज वायु और आकाश को जलाता है। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति, तुरीय महत् लोक और परलोक को जलाता है। लोकालोक को जलाता है, धर्माधर्म को जलाता है, पीछे अभास्कर, अमर्याद, निरालोक को जलाता है, महत् को जलाता है, ग्रक्षर को जलाता है, अक्षर को जलाता है और मृत्यु को जलाता है। मृत्यु परदेव के साथ एक ख्य होता है। इससे पर न सत् है, न असत् है, न सत् असत् है, यह निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है"।। इति पन्द्रहवां खण्ड समाप्त हुआ।। १४।।

सौबाल बीज ब्रह्म उपनिषत् अप्रशान्त को न देना चाहिये, अपुत्र को न देना चाहिये, अशिष्य को न देना चाहिये, एक वर्ष तक साथ रक्खे बिना न देना चाहिये, कुल शील की परीक्षा किये बिना न देना चाहिये, न कहना चाहिये। जिसकी देव में परा-भक्ति हो और जैसी देव में हो, वैसी ही गुरु में हो, उस ही महात्मा को इसमें कहे हुए अर्थ प्रकाश होते हैं। यह निर्वाण का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है, यह वेद का उपदेश है। इति सोलहवां खण्ड समाप्त हुआ ॥१६॥ इति सुबालो-पनिषत् समाप्त ॥



## कुगिडकोपनिषत्। [२३]

गुरु की सेवा में प्रीति रखकर जिसने वेदों को पढ़ लिया है ग्रौर जिसको ब्रह्मचर्य ग्राश्रम को समाप्त करने की गृरु से श्राज्ञा मिली है वह श्राश्रमी कहलाता है।। १।। समान स्री से विवाह कर यथाशक्ति श्राग्निको धारए। करके ब्रह्मयज्ञ करे श्रौर उसका दिन रात पूजन करे ।। २ ।। पूत्रों को धन बांट कर, ग्राम सम्बन्धी कामों को सोंप कर वन मार्ग से विचरता हुग्रा पवित्र देश में भ्रमण करता हुआ।। ३।। वाय को भक्षण करता हम्रा, या जल का पान करता हम्रा म्रथवा विहित कन्द मूल से श्रपने शरीर का पोषए। करे श्रीर ऐसे कष्ट से पृथिवी पर श्रांस न गिरावे ॥ ४ ॥ इतने से ही पुरुष को संन्यास कैसे कहा जाय ? वह तो नाम मात्र ही है, उसे संन्यास कैसे कहा जाय ।। ५ ॥ इसलिये फल की इच्छा से रहित संन्यास में युक्त होकर, अग्नि ग्रीर वर्ण को छोड़कर वानप्रस्थ ग्राश्रम को ग्रहरा करता है ।। ६ ।। लोगों के समान स्त्री में श्रासक्त, संयम से वन में जाकर संसार सुख को छोड़कर वृथा ही क्यों ग्रनुष्ठान करता है।। ७।। ग्रथवा गर्भवास के भय से ग्रीर शीत उष्ण से डरा हुआ दु:खों का स्मरुए। करके भोगों को क्यों छोड़ता है ॥ ५ ॥ मैं गुहा, उपद्रव रहित परम पद में प्रवेश करने की इच्छा करताहै

इसलिये ग्रग्नि को छोड़कर मृत्युंजय परब्रह्म को भजता हूँ। पश्चात् ग्रध्यात्म मन्त्रों को जपे। भगवां वस्त्र धारगा करके दीक्षा लेवे, कांख ग्रौर उपस्थ के बालों को छोड़कर सब क्षौर करावे । ऊँची भुजा करके स्वच्छन्द से घूमे । घर रहित, भिक्षा का भोजन करने वाला होकर विचरे। निदिध्यास करता रहे। जंतुश्रों की रक्षा के निमित्त पवित्र धारए। करे । इसके विषय में यह कहा है। कमण्डलु, चमस, छींका त्रिविष्टप, जूता शीत निवारण करनेवाली गुदड़ी तथा पहनने का कौपीन ।।६।। पवित्र (पानी छानने का वस्त्र)स्नान करने की घोती ग्रीर ग्रंगोछा इनके सिवाय जो कुछ भी है, उसको यती त्याग देवे ॥१०॥ नदी किनारे शयन करने वाला होवे ग्रथवा देवालय के बाहर रहे। सुख दुःख से शरीर को बिना प्रयोजन न तपावे ॥११॥ स्नान पान तथा शौच, पवित्र जल से करे। स्तुति किया हुम्रा संतुष्ट न होवे श्रौर निन्दा किया हुश्रा दूसरों को शाप न देवे ॥१२॥ भिक्षादि का खप्पर, स्नान का जल यथा प्राप्त ग्रहण करे। इस प्रकार की वृत्ति धारण करके यती जप करे ॥१३॥ विद्वान् समग्र के लिए मन्त्र के संयोग की मन से भावना करे। आकाश से वायु, वायु से ग्रग्नि ग्रग्नि से जल, जल से पृथ्वी। इन भूतों में व्यापक को मैं प्राप्त हुआ हूँ। अजर, अमर, अक्षर, ग्रन्यय, को प्राप्त हुम्रा हूँ। मुभ ग्रखण्ड सुख के समुद्र में बहुत प्रकार की विश्व रूपी लहरें माया रूप वायु से हिलाई हुई उतान होती है और लय होती हैं।।१४।। जैसे आकाश का मेघसे

सम्बन्ध नहीं है इसी प्रकार मेरा देह से सम्बन्ध नहीं है। इसलिए इस (देह) के धर्म जाग्रत स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति मुक्त में कहां ॥१५॥ श्राकाश के समान में कल्पना से दूर हूँ ग्रादित्य के समान भास्य पदार्थों से विलक्षरण हूँ पर्धत के समान मैं नित्य निश्चल हूँ। मैं समुद्र के समान पार से रहित हूँ ॥१६॥ मैं नारायरण हूं, मैं नरकान्तक हूँ, मैं पुरान्तक हूँ, मैं पुरुष हूँ, ईश हूँ, मैं ग्रखण्ड बोध हूँ, सबका साक्षी हूँ, मैं ईश्वर रहित हूँ, ग्रहङ्कार ग्रौर ममता से रहित हूँ ॥१७॥

प्राग् ग्रपान के संयम करने के विषय में यह कहा है वृषग् ग्रौर गुदा के बीच में दोनों हाथों को रख कर बैठे। दांतों से धीरे से जिह्वा को दबाकर जब मात्र बाहर निकाले ॥१८॥ दृष्टि को श्रोत्र ग्रौर भूमि पर स्थापित करे। जिससे श्रवग् ग्रौर नासिका में गन्ध पहुँचे ॥१९॥

जो ब्रह्म में तत्पर है वह ब्रह्म ही है, हव ही शिव पद है, पूर्व जन्मों में प्राप्त किए पुण्य वाला उसको अभ्यास से प्राप्त करता है।।२०॥ वायु के नाद का उत्पन्न होना हृदय का तप कहलाता है वह देह का भेदन करके ऊपर, अव्यय सूर्धा को प्राप्त होता है॥२१॥ अपने देह में सूर्धा की प्राप्ति परम गति है। जो उसको प्राप्त होते हैं वे पर अपर के जानने वाले फिर नहीं लौटते॥२२॥ जैसे घर के धर्म दीपक को स्पर्श नहीं करते इसी अकार साक्ष्य के धर्म विलक्षरा अविकारी और उदासीन साक्षी

को स्पर्श नहीं करते ॥ २३॥ यह जड शरीर चाहे जल में, चाहे स्थल में लुड़के मैं उसके धर्मों से लिपायमान नहीं होता जैसे घटके धर्मोंसे आकाश लिपायमान नहीं होता ॥ २४॥ में कियारिहत हूँ विकाररिहत हूँ कलारिहत हूं आकाररिहत हूँ विकल्परिहत हूँ नित्य हूँ आधार रिहत ग्रुद्धय हूँ ॥ २५॥ सबका ग्रात्मा हूं सर्व हूँ सब से ग्रतोत ग्रद्धय हूँ ॥ २५॥ सबका ग्रात्मा हूं सर्व हूँ सब से ग्रतोत ग्रद्धय हूँ केवल ग्रखंड बोध रूप हूँ निरंतर स्वयं ग्रानन्द रूप हूं ॥ २६॥ ग्रपने को ही सर्वत्र देखता हुग्रा ग्रपने को ग्रद्धय मानता हुग्रा ग्रीर ग्रपने ग्रानन्द को भोगता हुग्रा में निर्विकल्प हूँ ॥ २७॥ जाता हुग्रा ठहरा हुग्रा बैठा हुग्रा सोता हुग्रा ग्रन्थ प्रकार से भी विद्वान ग्रात्माराम मुनि इच्छा पूर्वक सदा वास करे॥ २८॥ इति उपनिषित्॥

इति कुण्डिकोपनिषत् समाप्त ।

and the appearance of the property

The second was been as your son or

# संन्यासोपनिषत्। [२४]

ग्रब संन्यास उपनिषत् कहते हैं। जो क्रम क्रम से त्याग करता है, वह संन्यासी होता है। यह संन्यास क्या कहलाता है ? संन्यस्त कैसा होता है ? जो क्रियाओं से आत्मा की रक्षा करता है, माता, पिता, स्त्री, पुत्र बंधुओं की सम्मति लेकर, प्रपने सब ऋत्वजों को पूर्व के समान प्रणाम करके वैश्वानर यज्ञ को करे, यजमान सर्वस्व दे देवे, ऋत्विज सब घृत श्रादि को पात्रों के सहित हवन कर दे। म्राहवनीय गाईपत्य दक्षिगाग्नि सम्य भौर श्रावस्वथ्य इन सबको प्राण् श्रपान व्यान उदान श्रौर समान इन सब को स्रारोपित करे। शिखा सिहत केशों को त्याग कर, यज्ञोपवीत को तोड़ कर पुत्र की देख कर इस प्रकार उपदेश देवे कितूयज्ञ है तू सर्वहै। यदि अपुत्र होवे तो आत्माका इसी प्रकार घ्यान करके किसी को न देखता हुम्रा पूर्व म्रथवा उत्तर दिशा को चला जावे । तीनों वर्गों में भिक्षा करे हाथ रूपी पात्र में भोजन करे श्रीषिध के समान भोजन का श्राचरण करे यानी स्रौषधि के समान भोजन करे प्राग् को रक्षा के लिये यथा प्राप्त भोजन करे जिससे चरबी की वृद्धि न हो। दुबला होकर ग्राम में एक रात नगर में पाँच रात बसे। बर्षा के चार महीने ग्राम ग्रथवा नगर में वास करे ग्रथवा दो महीने वास

करे पक्ष को ही महीना समभना। फटे वस्त्र अथवा छाल के वस्त्र ग्रहरा करे अन्य ग्रहरा न करे। जो ग्रशक्त होता है और क्लेश से तपता है वह तप है। इस प्रकार कम से संन्यास करता है अथवा जो इस प्रकार देखता है उसका यज्ञोपवीत क्या है? उसकी शिखा क्या है? अथवा उसका आजमन कैसा है? उससे कहा जो उसका ग्रात्म-ध्यान है वह ही उसका यज्ञोपवीत है विद्या शिखा है सर्वत्र स्थित जल से उदर पात्र द्वारा कार्य करे जल के किनारे घर है। ऐसा बहा वादी कहते हैं। सूर्य के अस्त होने पर उसका ग्राचमन कैसा है? उनसे कहा जैसा दिन में है वैसा ही रात्रि में है उसके लिये न रात है न दिन है, तो भी ऋषियों ने कहा है जो इस प्रकार ग्रात्मा को धाररा करता है उसके लिये एक ही बार दिन हो जाता है।। इति प्रथम श्रध्याय।।

चालीस संस्कारोंसे युक्त सबसे विरक्त होकर चित्त को शुद्ध करके आशा असूया इर्षा और अहङ्कार की जला कर चारों साधनों से युक्त ही संन्यस्त के योग्य होता है। जो संस्यस्त का निश्चय करके फिर नहीं करता वह कुच्छ वत ही करे। तो फिर संस्यस्त करने के योग्य होता है।।१॥ जो संन्यास से पतित हो जो पतित को संन्यास देवे और जो संन्यास में विघ्न करने वाला हो इन तीनों को पतित जानो।।२॥ नपुंसक पतित अङ्गहींन स्त्रेण (खोजा) बहिरा बालक गूंगा पांषड करने वाला लिंगी चंकी कोढी वेखानस ( बोद्ध साधु ) दिज संस्कार

रहित बच्चों को पढ़ाने वाला गंजा ग्राग्न से रहित श्रौर नास्तिक वैराग्य युक्त हो तो भी संन्यास के योग्य नहीं है, श्रौर यदि संन्यस्त ले लें तो भी महावाक्यों के उपदेश के श्रधिकारी नहीं हैं पतित संन्यासी की संतान खराब नख वाला लाल ( मैले ) दांत वाला पागल ग्रङ्ग से विकल ये भी संन्यास के योग्य नहीं है ॥३॥ तत्काल वैराग्य हुग्रा हो उसको, महा पातिकयों को संस्कारहीनों को श्रौर लोक निंदा से दूषित हुग्रों को संन्यास न देवे ॥४॥ व्रत यज्ञ तप दान होम स्वाध्याय से रहित श्रौर सत्य तथा शौच से श्रष्ट हुए को संन्यास न देवे ॥४॥ ये लोग श्रातुर संन्यास के सिवाय क्रम संन्यास के योग्य नहीं हैं।

'ॐ भूः स्वाहा' ऐसा कहकर शिखा उखाड़ डाले यज्ञोपवीत को न उतारे 'यश बल ज्ञान वैराग्य और मेधा (बुद्धि ) को दे' ऐसा कहकर यज्ञोपवीत को काट डाले 'ॐ भूः स्वाहा" यह कह कर जल में वस्त्र और किट सूत्र को त्याग कर ''संन्यस्तंमया'' इस मंत्र को तीन बार बोले । संन्यासी ब्राह्मण को देख कर सूर्य अपने स्थान से चलायमान होता है (श्रोर कहता है) यह मेरे मण्डल को भेद कर परब्रह्म को प्राप्त होता है ॥६॥ साठ पीछे के कुलों का और साठ आगामी कुलों का उद्धार करता है जो प्राज्ञ संन्यासी ''संन्यस्त" इस मंत्र को कहता है यानी संन्यास लेता है ॥७॥ जो संतान से उत्पन्न हुए दोष हैं जो देह से उत्पन्न हुए दोष हैं उनको प्रेषांन इस प्रकार जला देता है जिस प्रकार भूसी का अग्नि सुवर्ण (के मल) को जला देता है।।।॥

'सखा! मेरी रक्षा कर' इस प्रकार कहकर दण्ड को ग्रहण करे दण्ड बाँस का सौम्य बिना छिला समान गांठों वाला पिवत्र भूमि में उत्पन्न हुन्ना दाग ग्रादि निकाला हुन्ना बिना जला हुन्ना कीड़ों का न खाया हुन्ना पर्व गांठों से शोभित नासिका तक ऊँचा वा शिर ग्रथवा भोग्नों के बराबर दंड यती धारण करे ॥६-१०॥ दंड ग्रौर ग्रात्मा का संयोग सब प्रकार से किया जाता है इसिलये बुद्धिमान दंड के बिना तोन वार वाण फेंका जाय इससे दूर न जावे ॥११॥ "हे माता! सब से सौम्य जगत् का जीवन जीवन का ग्राधारस्वरूप मेरी रक्षा कर" इस प्रकार कह कर कमण्डलु को ग्रहण करके योगपट्ट से ग्रभिषिक्त होकर सुख से विहार करे ॥धर्म ग्रधर्म को त्यागदे सच ग्रौर भूठ दोनों को त्याग दे सच्चे ग्रौर भूठ दोनों को त्याग दे सच्चे ग्रौर भूठे दोनों को त्याग कर जिससे दोनों का त्याग किया है उसको भी त्याग दे ॥१२॥

वैराग्य संन्यासी, ज्ञान संन्यासी, ज्ञान वैराग्य संन्यासी और कर्म संन्यासी चार प्रकार के संन्यासी हुये हैं वे इस प्रकार हैं:—जिसने देखे हुए श्रीर सुने हुए विषयों में तृष्णा रहित हो कर पूर्व पुण्य कर्म विशेष से संन्यास किया है वह वैराग्य संन्यासी है। शास्त्र के ज्ञान से शुभ अशुभ लोकों के अनुभव और श्रवण से प्रपंच से उपराम को प्राप्त होकर देह वासना शास्त्र वासना लोक वासना को त्याग कर वमन किए हुए अश्व के समान सब प्रकार की प्रवृत्ति को त्यागने योग्य मान कर चारों साधनों से

युक्त होकर जो संन्यस्त करता है वह ही ज्ञान संन्यासी है। कम रे से सब की अभ्यास कर के सबका अनुभव करके ज्ञान और वैराग्य से स्वरूप के अनुसंधान से देह मात्र शेष रह कर संन्यास लेकर नग्न रहता है वह ज्ञान वैराग्य संन्यासी है ब्रह्मचर्य को समाप्त करके गृहस्थ होकर वानप्रस्थ आश्रम को प्राप्त हो कर वैराग्य न होने पर भी जो कमानुसार आश्रमों को त्यागता है वह कर्म संन्यासी है।

वह सन्यास छः प्रकार का होता है:—कुटीचक, बहूदक, हंस, परमहंस, तुरीयातीत श्रीर श्रवधूत। कुटीचक शिखा यहापवीत वाला, दण्ड कमण्डलु धारण करने वाला, कौपीन, चादर श्रीर कंथा धारण करने वाला, पिता माता श्रीर गुरु की श्राराधना करने वाला, बटलोई, खिनत्र (कुदाली), छींका श्रादि मात्र साधन वाला, एक स्थान पर श्रव्य का भोजन करने वाला, क्वेत श्रीर खड़ा तिलक धारण करने वाला श्रीर तीन दण्ड वाला होता है। बहूदक शिखादि कंथा धारण करने वाला, त्रिपुंड धारी, सब प्रकार कुटीचक के समान मधुकर वृत्तिवाला श्रीर श्राठ ग्रांस खाने वाला होता है। हंस जटाधारी, त्रिपुंड उर्ध्व पुड़्धारी, श्रीनयत स्थान से माधूकर श्रव्य को भोजन करने वाला श्रीर कौपीन का टुकड़ा धारण करने वाला होता है, परमहंस शिखा यज्ञोपवीत रहित, पांच घरों से हाथ में भिक्षा मांगने वाला, एक कौपीन धारण करने वाला, एक चादर श्रीर एक बासका

दण्ड वाला हो अथवा एक चादर धारण कर भस्म लगाने वाला ग्रीर है। सब की त्यांग करने वाला होता हैं। तुरीयातीत गो मुख वृत्ति वाला, तीन घरों में फल ग्रथवा ग्रन्न का ग्राहार करने वाला, देह मात्र रखने वाला, नग्न, मृतक के समान शरीर चृत्ति वाला होता है। ग्रवंधूत नियम रहित होता है, पतित ग्रथवा निन्दित को छोड़कर सब वर्गों में ग्रजगर वृत्ति से ग्राहार करने वाला ग्रीर स्वरूप के ग्रनुसंघान वाला होता है। वृक्ष, तृगा और पर्वतों संहित जितना यह जगत है, वह मैं नहीं हूँ। जो बाहर है, वह ग्रत्यन्त जड़ है, मैं विभु वह (जड़) किस प्रकार होऊँ ॥ १३ ॥ थोड़े समय में लय होने वाला जड़ देह मैं नहीं हैं कानों में ग्राने वाला जड़ ग्रीर क्षण भर टिकने वाला, कल्पा हुन्रा ॥ १४ ॥ शून्य ब्राकृति वाला शून्य स्वरूप वाला अचेतन शब्द में नहीं हूँ। क्षरण में नाश होने वाली, प्राप्त और अप्राप्त होने वाली यह त्वचा मुभसे भिन्न है ॥ १४ ॥ चैतन्य की प्रसन्नता से ब्रात्मा को प्राप्त हुन्ना मैं जड़ स्पर्श नहीं हूँ। ब्रात्मा की प्राप्त हुए मुक्तको चेञ्चल ब्रौर चञ्चल मन से युक्त जिह्ना से ॥१३॥ द्रव्यं के सहारे उत्पन्न होने वाला तुच्छ स्पंद रूप जड़ मैं नहीं हैं।

हश्य और दर्शन के लीन होने पर क्षय होने वाला और ज्ञरामें नाश होने वाला ॥१७॥ मैं केवल दृष्टा हूँ क्षीरा होने वाला जड़ रूप नहीं हूँ। गंध जड़ होने से क्षय होने वाली होने से

नासिका से कल्पी हुई है ॥१८॥ ऐसी तुच्छ नियत श्राकार वाली जड़ गंध मैं नहीं हूँ। ममता रहित चितवन रहित शांत पांचों इन्द्रियों के भ्रम से रहित ॥ १६ ॥ कला ग्रीर मैल से रहित मैं शुद्ध चेतन ही हूं चैत्य से रहित चिन्मात्र प्रकाश करने वाला मैं हूँ ॥२०॥ मैं कलारहित बाहर भीतर व्यापक ग्रीर माया रहित हैं, निर्विकल्प चिदाभास सर्वत्र व्यापक एक हं ॥२१॥ मुक्त एक चेतन से ही ये सब घट पट ग्रादिसे सूर्य पर्यन्त दीपक के समान म्रात्म तेज से प्रकाशित किये जाते हैं ॥ २२ ॥ जैसे म्राग्न से चिंगारियां उठती हैं इसी प्रकार ये विचित्र इन्द्रियों की वृत्तियां मुभ तेजस के ग्रंतर प्रकाश से स्फूरित होती हैं।। २३।। ग्रनन्त म्रानन्द को भोगने वाली, परम शांत स्वभाव वाली, शृद्ध, चेतन मय यह दृष्टि सब दृष्टियों में जय को प्राप्त होती है।। २४।। सब भावों के भीतर टिकने वाला, चैत्य से रहित, चेतन ग्रात्मा, प्रत्यक् चेतन्य रूप मुक्तको नमस्कार है ॥ २४ ॥ स्वच्छ, सम श्रीर विचित्र शक्तियाँ निविकार कला श्रीर कल्पना से रहित चित् से की जाती हैं ॥ २६ ॥ तीनों काल की उपेक्षा करने वाली, दृश्य के बंधन से रहित ग्रीर चैत्य की उपेक्षा वाली चित् की समता ही शेष रहती है।। २७।। वहीं ही वाग्गी से ग्रगम्य होने के कारएा शाश्वत ग्रसत्ता के समान विविक्त ग्रात्मा के अभाव समान शेष रहती है ॥ २८॥ इच्छा और अनिच्छा वालों के भीतर रहने वाली चित् मलों से घिरी हुई है, पाश में बंधी हुई चिड़िया के समान वह चित् उत्पन्न करने को समर्थ

नहीं है ।।२६।। इच्छा ग्रौर द्वेष से उत्पन्न हुए द्वन्द्व रूपी मोह से जतु पृथवी के गड्ढे में गिरे हुए कीड़ों की समता को प्राप्त हुए हैं ।।३०।।

म्भ अविच्छिन्न चेतन आत्मा को नमस्कार है, मैं चिरकालसे ही परम प्रत्यक्ष हूँ, प्राप्त हूं, ग्रौर हमेशा उदित हूँ। मैं विकल्पों से दूर हूँ, जो हूँ, सो हूँ, उसको नमस्कार है ॥३१॥ तुभ मुभ अनन्त को तुभ मुभ चिदातमा को (नमस्कारहै) तुभ परमेश्वर को नमस्कार है, मुक्त शिव को नमस्कार है ॥३२॥ बैठता हुम्रा भी नहीं बैठता, जाता हुम्रा भी नहीं जाता, शांत होकर भी व्यवहार करता है, करता हुआ भी लिपायमान नहीं होता ॥३३॥ यह म्रत्यन्त सुलभ है, विश्वासू बंघु के समान चतुर है। कमल के छिद्र रूप सवके शरीरों में भ्रमर है।।३४।। न मुक्ते भोग प्राप्त करने की इच्छा है, न मुभे भोग त्यागने की इच्छा है, जो आता हो, ग्राम्रो, जो जाता हो वह जाम्रो ॥३४॥ मन से मन के छिना होने पर, ग्रहंकारपने से रहित होने पर ग्रौर भाव से भाव नाश होने पर मैं केवल स्वस्थ स्थित हूँ।।३६॥ भाव रहित, ग्रहंकार रहित, मन रहित, चेष्टा रहित, केवल, स्पन्द रहित, शुद्ध आत्मा में मेरा शत्रु टिकता है ॥३७॥ मैं नहीं जानता हूँ कि तृष्णारूप रस्सी समूह को काट कर मेरे शरीर रूप पिजरे में से अहंकार रहित चिड़िया उड़ कर कहां गई ॥३८॥ 'मैं नहीं करता' यह जिसका भाव है, जिसकी बुद्धि लिपायमान नहीं होती, और जो सब भूतों में समान है, उसीका जीवन शोभता है ॥३६॥ जो

भीतर शीतल है, जिसकी बुद्धि राग द्वेष से रहित है, जो इस (हश्य) को साक्षी के समान देखता है, उसीका जीवन शोभता है ।।४०।। जिसने यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर त्याग और ग्रहण की छोड़ दिया है और चित्त में चित्त को ग्रर्पण कर दिया है, उसीका जीवन शोभता है।।४१।। ग्रहण करने योग्य ग्रौर ग्रहण करने वाले का सम्बन्ध ट्रट जाने पर पूर्ण शांति उदय होती है। इस स्थिति को प्राप्त हुई शाँति मोक्ष कहलाती है।।४२।। जैसे भुना हुआ बीज फिर जन्मने वाले अंकुर से रहित होता है, इसी प्रकार जीवन्मुक्तों के हृदय में वासना शुद्ध हो जाती है ॥४३॥ पवित्र, परम उदार, शुद्ध सतोगुरा बखेरने वाली, ग्रात्मध्यान वाली, नित्य (वासना) सुषुप्ति के समान टिकती है ॥४४॥ चित्त रहित चैतन ही प्रत्यक् चेतन कहलाता है, मन रहित स्वभाव होने से वहाँ कलना रूप मैल नहीं होता ॥४५॥ वह सत्यता है, वह शिवता है, वह पारमार्थिक अवस्था है, वह सर्वज्ञता है, वह संपूर्ण तृप्ति है, जहाँ मन का छिद्र नहीं है ।।४६।। बोलता हुआ त्यांग करता हुआ, ग्रहेंगा करता हुआ, पलक खोलता और मूदता हुया भी, मनन से मुक्त, ग्रानंद रूप, केवल संवित् में हैं।।४७॥ संवैद्य रूप मल को त्याग कर, मन को परम निर्मूल करके, ग्राशा का पाश रूप ग्रान्नि को काट कर मैं केवल संवित् रूप हूँ ।।४८।। प्रशुभ ग्रीर ग्रशुभ संकल्पों से परम शांत हुग्रा में उपद्रव रहित है, इष्ट ग्रानिष्ट प्रवृत्ति से रहित मैं केवल संवित् रूप है।।४६॥ ग्रम्यात्म ताप ग्रौर प्रीति को त्याग कर, विभाग रहित, जगत् में

स्थित। वज्र के खम्म समान ग्रात्मा का भ्रवलम्बन करके मैं स्थिर हूँ ।। १०।। निर्मल और आशी रहित अपनी संवित् में मैं स्थित हूँ, नेष्टा प्रनिष्टा से मुक्त हूँ, ग्रह्ण और त्याग से रहित हुँ ।।४१।। स्वप्रकाश पद में स्थित होकर मैं आतर संतीष को कब प्राप्त हुँगा ग्रीर कब शांत मनन वाला होकर पर्वत की गुफा में ।।५२।। निविकल्प समाधि में शिला की समानता को प्राप्त होऊँगा ? ग्रंश रहित ध्यान की विश्रांति से मुक हुये मेरे मस्तक पर ।। १३।। कोयलें कब घोसला बनावेंगी। संकल्प रूप चुक्षी भीर तृष्णा रूप लताम्रों को काट कर मन रूप बन ॥ १४॥ विस्तीर्ण भूमि को प्राप्त होकर मैं यथा सुख विहार करता हूँ। अब मैं उस परमपद को प्राप्त हुया हूँ, मैं केवल हूँ, मेरी अब विजय हुई है।।११॥ मैं दुःख रहित हूँ, चेष्टा रहित हूँ, ग्रंश रहित हूँ, इच्छा रहित है, स्वच्छता, वीर्यता, सत्ता, हुचता, सत्यता, ज्ञता ॥५६॥ ग्रानन्दता, उपशमता, सदा उदित प्रमुदिता, पूर्णता, उदारता, सत्प्रकाश स्वरूप ग्रौर सदा ग्रह ते हैं।।५७।। इस प्रकार भिक्षु स्वरूप स्थिति रूप तत्वार्थ का चिन्तवन करता हुया, निर्विकल्प स्वरूप का जानने वाला होकर निर्विकल्प हम्रा ॥५५॥

श्रातुर जीता रहे तो उसको क्रम संन्यास करना चाहिए, वह शूद्र, स्त्री, पतित श्रीर रजस्वला के साथ बात चीत न करे। यती देव पूजन के उत्सव का दर्शन न करे क्योंकि संन्यासियों का यह लोक नहीं है, श्रातुर श्रीर कुटोचक का सूलोक श्रीर भुवलोंक

है। बहुदक का स्वर्गलोक है, हंस का तप लोक है, परम-हंस का सत्य लोक है, त्रीयातीत श्रीर श्रवधूत को स्वरूप के श्रनुसंघान से भ्रमर श्रीर कीट के न्यायानुसार अपने श्रात्मा में ही कैवल्य है। स्वरूपानुसंधान के सिवाय ग्रन्य शास्त्रों का श्रम्यास व्यर्थ है जैसे ऊँट को केसर का भार व्यर्थ है। यति के लिये न योग शास्त्र की प्रवृत्ति, सांख्य शास्त्र का ग्रम्यास, न मन्त्र तन्त्र का व्यापार ग्रौर न उसके लिए ग्रन्य शास्त्र की प्रवृत्ति है। यदि है तो वह मृतक के श्राभूषणों के समान है, वह यति कर्म स्राचार स्रौर विद्या से दूर है। संन्यासी नाम कीर्तन के परायए। न हो क्योंकि जो २ कर्म करता है, उस २ के फल का अनुभव करता है। अरंडी के तेल के फेन के समान सबको त्याग देवे, न देवता का प्रसाद ग्रहण करे, न बाहर के देव का पूजन करे, अपने सिवाय सबको त्याग कर मध्कर वृत्ति से श्राहार करता हुआ दुबला होकर चरबी को न बढाता हुआ बिहार करे। माधुकर से कर पात्र से ग्रथवा मुख रूप पात्र से काल व्यतीत करे। ग्रात्म को जानने वाला यति माप से ग्राहार करे आहार के दो भाग हैं श्रीर तीसरा भाग जल का है, वाय के घूमने के लिए चौथा भाग खाली रक्खे ॥५६॥ नित्य भिक्षा वृत्ति से वर्ते, एक घरके ग्रन्न का भोजन करने वाला कभी न हो, उद्देग रहित राह देखते रहते हों उनके घर यत्न से जावे ॥६०॥ क्रियावानों के पांच या सात घरों में से भिक्षा लेने की इच्छा करे गौ दोही जाय उतना काल मात्र प्रतीक्षा करे, एक बार गया हुम्रा

फिर न जावे ॥६१॥ रात में खाने से उपवास श्रेष्ठ है, उपवास से बिना मांगा हुग्रा श्रेष्ठ है, बिना मांगे हुए से भिक्षा श्रेष्ठ है इसलिये भिक्षा से निर्वाह करे ॥६२॥ भिक्षा के समय बायें दायें होकर घरों में प्रवेश न करे, जहां दोष न हों, उस घर को मोह से छोड़ न जावे ॥६३॥ श्रद्धा भिक्त से रहित श्रोत्रिय के घरमें भी भिक्षा न करे, श्रद्धा भिक्त से युक्त संस्कार हीन के घर भी करले ॥६४॥ ग्रसंक्लिप्त माधूकिर प्राक्प्रणीत, ग्रयाचित, तात्कालिक ग्रौर उपपन्न पांच प्रकार की भिक्षा कही गई है ॥६५॥ मन में संकल्प न किये हुए तीन, पांच ग्रथवा सोत घरों से शहद की मक्खी के समान भिक्षा करना ग्रसंक्लिप्त माधूकर कहलाती है ॥६६॥ प्रातःकाल में ग्रथवा पूर्व दिन में भिक्त से बारंबार प्रार्थना की गई हो, तो वह भिक्षा प्राक्प्रणीत कहलाती है, इस प्रकार भी संन्यासी निर्वाह कर सकते हैं ॥६७॥

भिक्षा के लिये घूमते समय किसी ने निमंत्रण कर दिया तो मुमुक्षुग्रोंको उस ग्रयाचित भिक्षाका भोजन करना चाहिये ॥६६॥ भिक्षा जाने के समय कोई बाह्मण ग्राकर भिक्षा के लिये कहे तो उस तात्कालिक नाम की भिक्षा का यित भोजन करे ॥६६॥ बना हुग्रा ग्रन्न जो बाह्मण मठ पर लाया हो उसको मोक्ष की इच्छा करने वाले मुनि उपपन्न कहते हैं ॥७०॥ यित माधूकर भिक्षा म्लेच्छ के घर में भी कर लेवे किंतु बृहस्पित के समान पंडित के यहां भी एक ही घर का भोजन न करे।

याचित ग्रथवा ग्रयाचित भिक्षाग्रों से निर्वाह करे ॥ ७१ ॥ स्पर्श के दोष से वायु जुलाने के कर्मों से अपन और मुत्र पुरीप से जल दूषित नहीं होता वैसे ही अन्न के दोष से सन्यासी दूषित नहीं होता ।।७२।। धुयें रहित और मुसल के शब्द रहित घर में अनिन बुभ जाने पर जहां मनुष्य भोजन कर रहे हों, वहां तीसरे पहर के पश्चात भिक्षा करे । । जिदित पृतित पालंडी श्रीर देवपूजक को छोड़कर यति श्रापति में सब वस्तों के यहां भिक्षा कर ले।। ७४।। (यति के लिये) घी कुत्ते के मूत्र के समान शहद मदिरा के समान है, तेल सूकर के सूत्र के समान है। लहसन संयुक्त रसोई ।। ७४ ।। उड़द, पूपादि गौ के मांस के समान है दूध मुत्र के समान है। इसलिये घृत ग्रादिक को प्रयत्न पूर्वक त्याग देवे। घृत रस ग्रादि संयुक्त ग्रन्न कभी न खावे ॥ ५६ ॥ हाथ ही उसका पात्र है इसलिये उसीसे सदा निर्वाह करे। हाथ रूपी पात्र वाला योगी दूसरी वार भोजन न करे।। ७७ ।। जो मुनि गौ के समान मुख से ब्राहार करता है वह सब में समान होजाता है श्रौर श्रमृत होने के योग्य सम्भा जाता है ।।७८।। वी को रुधिर के समान त्याग दे, एकत्र अन्न को मांस के समान, गंध लेपन करते को अशुद्ध लेपन के समान क्षारको भंगीके समान वस्त्र को भूठे पात्रके समान अभ्यंग स्नान की स्त्री संगके समान मित्रोंके ऋहि लादको मूत्र के समान स्पृहा को गौ के मांस के समान, पहिचानने वालों के देश को चण्डाल की वाटिका के समान, स्त्री को संपिस्ती के समान, सुवस्री को

विष के समान, सभा स्थान को शमशान के स्थान के समान, राजधानी को कुम्भीपाक के समान, एक ही घर के भोजन को मृतक पिण्ड के समान त्याग दे। देव पूजन न करे। प्रपंच कृति को त्याग कर जीवन्मुक्त होवे । श्रासन, पात्र लोप, संबुध, शिष्य संचय, दिन का सोना, वृथा बोलना ये छः यति को बंधन करने वाले हैं ॥ ७६ ॥ वर्षा सिवाय जो स्थान है, वह स्नासन कहलाता है। कहे हुए तूं जी ग्रादि पात्रों के ग्रभाव में ग्रन्य का ग्रहण करना ॥८०॥ यति के व्यवहार के लिये, वह पात्र लोप कहलाता है। प्रहरण किये दण्डादि के सिवाय दूसहे का प्रहरण करना ॥ =१ ॥ दूसके काल में उपभोग के लिए संजय कहलाता है। गुश्रुषा, लाभ, पूजा अथवा यश के लिये परिग्रह करना ॥ ६२ ॥ शिष्यों का, जो कुख्या से नु हो, वह शिष्य संग्रह कहलाता है। प्रकाश रूप होने से विद्या दिन ग्रोर श्रविद्या राप्ति कहलाती है।। ५३॥ विद्या के अस्यास में जो प्रमाद है, वह दिन का सोना कहलाता है। अध्यात्म कथा को छोड़कर, भिक्षा की बात के सिवाय तथा।। ५४॥ अनुगृह और उत्तर देने के सिवाय अन्य वृथा जल्म कहलाता है। मद और मात्सर्भ एकाल है, गंध पुष्प भूषरा है।। इर ।। ताम्बूल ग्रोर तेल लगाना कीड़ा है, भोगों में इच्छा न होना रसायन है। खुशामद, निन्दा, स्वास्ति ग्रौर ज्योति तय विवय ।। ८६ ॥ किया, कर्स ग्रीर विवाद गुरु के वाक्य का उल्लंघन है। संधि ग्रीर विग्रह बाहुन है। पलंग शुक्ल वस्त्र है।। ८७।। वीर्य का छोड़ना दिन

का सोना है, भिक्षा का ग्राधार सुवर्गा है। विष ग्रायुध है बीज हिंसा है और तीक्ष्णपना मथुन हैं ॥ ५५ ॥ संन्यास योग से गृहस्थ के धर्मादिक का छोड़ना व्रत है। गोत्रादि के सब ग्राचार श्रीर पिता माता का कुल धन इन सब निषेध किये हुश्रों के सेवन करने से नीच गति को प्राप्त होता है।। दह।। वृद्ध हुम्रा विद्वान् भी वृद्ध स्त्री का विश्वान न करे। (क्योंकि) पुरानी कंथा में भी पुराना वस्त्र लगता है ॥ ६० ॥ स्थावर, जंगम बीज, सुवर्गा, विष, ग्रायुध इन छः को मूत्र पुरीष के समान यति ग्रहरा न करे ।। ६१ ।। ग्रापत्ति के सिवाय मार्ग के लिये कोई भी वस्तु यति ग्रहरा न करे। ग्रापत्ति में जब तक ग्रन्न न मिले पक्वान्न को ग्रह्मा करे ॥ १२॥ निरोगी ग्रीर युवा भिक्षु किसी के घर में वास न करे। दूसरे के लिए न लेना चाहिये न कुछ देना चाहिये ॥ ६३ ॥ जीवों के सौभाग्य के लिये यति दीन भाव का ग्राचरण करे, पका हुग्रा ग्रथवा न पका हुग्रा माँगने से अघो-गित को प्राप्त होता है।। ६४॥ ग्रन्न पान परायण भिक्षु वस्त्रादि का ग्रह्मा करने वाला, ऊनी कैपड़ा, बिमा ऊन का कपड़ा तथा रेशम का वस्त्र ॥ ६५ ॥ इनको ग्रहण करने से यति पतित होता है, इसमें संशय नहीं है, ग्रद्धैत नाव का ग्राश्रय करके जीवन्म्रिक्त को प्राप्त करे।। ६६।। वागी के दण्ड के लिये मौन रहे, काया के दण्ड के लिये भोजन रहित रहे। मन को दण्ड देने के लिये प्रागायाम किया जाता है।। ६०।। जीव कर्म से बंधन को प्राप्त होता है श्रौर विद्या से मुक्त होता

है इसलिये पारदर्शी यति कर्म नहीं करते ।।६८।। मार्गों में बहुत से वस्त्र (फटे पुराने) पड़े मिलते हैं ग्रौर भिक्षा सर्वत्र मिल जाती है। पृथिवी विस्तार वाली शय्या है फिर यति किस लिये दुखी हों ? ।। ६६।। यति ज्ञान के ग्रग्नि से सम्पूर्ण प्रपंच को जला देवे। जो भली प्रकार से श्रात्मा में श्रग्नियों का श्रारोप कर दे वह महा यति ग्रग्नि होत्र करने वाला है ॥१००॥ प्रवृत्ति दो प्रकार की है मार्जारी ग्रौर वानरी। ज्ञान के अभ्यास वालों को तो प्रवानता से मार्जारी है थ्रौर गौराता से वानरी नाम की है ॥१०१॥ विना पूछा हुन्रा किसी से न बोले अन्याय से पूछा भी न बोले बुद्धिमान् जानता हुम्रा भी जड़ के समान लोक में ग्राचरग करे ॥१०२॥ वह पापों के सपूह के उपस्थित होने पर वारह हजार तारक मन्त्र का अभ्यास करे। वह पापों का काटने वाला है ॥१०३॥ जो प्रतिदिन वारह हजार प्रगाव का जाप करे उसको बारह महीने में ही परब्रह्म का प्रकाश होता है ॥१०४॥ यह उपनिषत् है ॥ ॐ तत्सत्॥ इति द्वितीय ग्रघ्याय ॥

।।इति संन्यास उपनिषत् समाप्त।। 💛 👭 💥

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

公司 医多克尔氏 医皮肤 医骨髓 數學

## परमहंस परिव्राजक उपनिषत्।

#### [ २५ ]

पितामह (ब्रह्मा ) ने अपने पिता आदि नारायए। के पास जाकर प्रगाम करके पूछा "हे भगवन्! वर्ण ग्राश्रम के धर्म कर्म सब ग्रापके मुख से सुनकर मैंने जानलिए हैं। ग्रब मैं परमहंस परिवाजकके लक्ष्मण जानना चाहता हुं। परिवाजक का ग्रधिकारी कौन है ? परिव्राजकके लक्षरा कैसेहैं ?परमहंस कौनहै ? परिव्राजक पना कैसा है ? यह सब मुभसे किहये।" उन भगवान् म्रादि नारायण ने कहा 'सदगुरु के समीप सब विद्यात्रों को परिश्रम से जानकर विद्वान् इस लोक श्रीर परलोक के सूख को श्रम रूप जानकर, तीनों एष्णा, तीनों वासना, ममता, अहंकारादिक को वमन किए हुए ग्रन्न के समान त्यागने योग्य समभ कर मोक्ष मार्ग के मुख्य साधन रूप ब्रह्मचर्य को समाप्त करके गृहस्थ होवे, घर से वानप्रस्थ होकर जावे। ग्रथवा दूसरी रीति से ब्रह्मचर्य से ही जावे ग्रथवा घर से जावे ग्रथवा वन से जावे। व्रत वाला या वत रहित, स्नातक या ग्रस्नातक, ग्रम्नि का त्याग किया है या ग्रग्नि रहित, जिस दिन वैराग्य हो उसी दिन संन्यास ग्रह्मा करे इस प्रकार जानकर, सब संसार से विरक्त होकर, ब्रह्मचारी गृहस्थ ग्रथवा वानप्रस्थ पिता माता, स्त्री पुत्र ग्रीर प्राप्त बांधवों से भौर उनके सभाव में शिष्य स्रौर साथियों से सलाह लेकर

उस दिन कोई प्रजापित संबंधी यज्ञ करते हैं परन्तु वह न करे। ग्राग्नेयी ही करे । 'इष्टि भ्रग्नि ही प्रागा है' ग्रग्नि प्रागा को करता है इस मंत्र से त्रेधातवी इष्टि करे। सतोगुरा, रजोगुरा, तमोगुरा ये ही तीन धातु हैं। 'हे ग्रग्नि! यह प्राग तुम्हारा कारण रूप है, प्रारा से उत्पन्न हुए तुम प्रकाश को प्राप्त हो, प्रारा के जानने वाले हे अग्नि देव ! तुम वृद्धि को प्राप्त हो और हमारी सम्पत्ति विशेष करो, इस मंत्र से ग्रग्नि को सूंघे। 'जो प्राग्। श्रग्नि का कारए। रूप है, उस प्राए। में श्रग्नि देव तुम प्रवेश करो' ऐसे कह कर म्राहुति दे। ग्राम से श्रोत्रिय के स्थान से म्रग्नि लाकर अपनी कही हुई विधि के अनुसार पूर्व के समान अग्नि को सूंघे। जो स्रातुर हो स्रौर ग्रग्निन मिले तो जल में हवन करे। 'जल ही सब देवता है, सब देवताग्रों के लिये हवन करता हूँ स्वाहा, इस प्रकार हवन करके उठकर घृत सहित पवित्र हवि का भोजन करे। यह विधि वीर मार्ग में या ग्रनाशक में यह संप्रवेश में या ग्रग्नि प्रवेश में या महा प्रस्थान में है। जो ग्रातुर (रोगी) हो तो मन से या वाग्गीसे संन्यासकी विधि करे। स्वस्थ क्रमसे ही श्रात्म श्राद्ध ग्रौर विरजा होम करे। ग्रग्नि को श्रात्मा में ग्रारोप करके लौकिक, वैदिक सामर्थ्य को ग्रौर ग्रपनी चौदह करएा प्रवृत्ति को पुत्र में ग्रारीप करके पुत्र के ग्रभाव में शिष्य में ग्रीर शिष्य के स्रभाव में स्राने स्रात्मा में द्यारोप करके 'तू ब्रह्मा है, तू यज्ञ है....' यह मन्त्र बील कर ब्रह्म भावना से घ्यान करके सावित्री के प्रवेश जला में सब विद्याग्रों के ग्रर्थ स्वरूप

वाली, ब्राह्मण्यके ग्राधाररूप वेद माताको, क्रमसे तीनों व्याह-तियों में लय करके तीनों व्याहृतियोंको स्रकार, उकार स्रौर मकार में लय करकेसावधान होकर जलकापान करे। प्रगाव उच्चारगापूर्व-क शिखाको उखाड़कर, यज्ञोपवीतकोकाटकर, वस्नको भूमिया जल में छोड़कर 'ॐ भूः स्वाहा ॐ भुवः स्वाहा ॐ स्वः स्वाहा' इस मंत्र से नग्न होकर स्वरूपका ध्यान करता हुआ, फिर पृथक् प्रराव और व्याहृति पूर्वक मन से ग्रीर वागाि से 'मैंने संन्यास किया, 'मैंने संन्यास किया, मैंने संन्यास किया' इस प्रकार मंद, मध्यम श्रीर उच्चध्वनि से तीन वार तीन गुगा प्रेष मंत्रका उच्चारगा करके एक प्रगाव के ही घ्यान परायगा होकर सब भूतोंको ग्रभय मानकर 'स्वाहा' इस प्रकार कहकर ऊंची भुजाएं करके 'मैं ब्रह्म हूँ' इस प्रकार 'तत्त्वमिस' भ्रादि वाक्य के भ्रर्थ से स्वरूप का भ्रनुसंधान करता हुआ उत्तर दिशा को चला जावे। शुद्ध होकर विचरे। यह सन्यास है। यदि उसका श्रधिकारी न हो तो गृहस्थ की प्रार्थना पूर्वक सब भूतों को अभयदान कर, 'हे सखा! मेरे बल की रक्षा कर, तू सखा है, तू बृत्रासुर को मारने वाला इन्द्र का वज्र है, मुभको शांति देने वाला हो, जो पाप हो उसको निवारग कर !' प्रगाव सिंहत इस मंत्र से लक्ष्मगा सिंहत बांस के दंड को, कटिसूत्र को, कौपीन को, कमंडलु को, नीचे के एक वस्र को ग्रहरा करके सद्गुरुके पास जाकर नमस्कार करके गुरुपुखसे 'तत्त्वमिस' महा वाक्यको प्रएाव सहित प्राप्त करके पुराने छालके वस्त्र अथवा मृग चर्म को धारण करके जल में उतरना, ऊँचे चढ़ना ग्रौर एक घर को भिक्षा को त्याग कर तीनों काल स्नान का ग्राचरण करता हुग्रा, वेदान्त के श्रवएा पूर्वक प्रएाव का ग्रनुष्ठान करता हुग्रा, ब्रह्म मार्ग में भली प्रकार संपन्न होकर ग्रपने भाव को म्रात्मा में छुपा कर, ममता रहित म्रात्म निष्ठा वाला, काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मात्सर्य, दंभ, दर्प, ग्रहंकार, ग्रस्या, गर्व, इच्छा, द्वेष, हर्ष, श्रामर्ष, ममता श्रादि को त्याग कर, ज्ञान वराग्य से युक्त होकर, धन श्रौर स्त्री से विमुख होकर, शुद्ध मन वाला होकर सब उपनिषदों के श्रर्थ को विचारे। ब्रह्मचर्य, ग्रपरिग्रह, ग्रहिंसा, सत्य की यत्न पूर्वक रक्षा करे। इन्द्रियों को जीत कर, बाहर ग्रीर भीतर स्नेह रहित होकर शरीर धारण करने के निमित्त निन्दित और पतित को छोडकर तीनों वर्णों में पश्त्रों के समान द्रोह से रहित होकर भिक्षा करता हुआ ब्रह्म होने के योग्य होता है। सब समय में लाभ श्रौर हानि को करके हाथ रूपी पात्र में माधुकर ग्रन्न का भोजन करता हुम्रा, चरबी को न बढ़ाता हुम्रा कृश होकर 'मैं ब्रह्म हूँ' इस प्रकार भावना करता हुआ, भिक्षाके लिए ग्राममें जाकर हढ़शील हो कर प्रमास अकेला विचरे। इस प्रकार भाव और वर्ताव दोनों का म्राचरण करे। जब मल बुद्धि होवे तब उस२ के मंत्र सहित कटिसूत्र कौपीन दंड कमंडलु सबको जल में छोड़कर कुटीचक या बहुदक या हंस या परमहंस होकर नंगा बिचरे। ग्राम में एक रात, तीर्थ में तीन रात, शहर में पांच रात, क्षेत्र में सात रात, घर रहित,

स्थिर बुद्धि, ग्रग्नि की सेवा रहित, निर्विकार, नियम ग्रनिमय को छोड़कर, प्राण् धारण करने के ही निमित्त लाभ हानि को समान करके गौवृत्ति से भिक्षा करे। जल के स्थान को कमंडलु जानकर ग्रबाधक एकांत स्थान में बास करने वाला, लाभ हानि में फिर प्रीति न करता हुग्रा, शुभ ग्रशुभ कमों को काटने के परायण हो। सर्वत्र भूतल में शयन करने वाला होकर, क्षौर कर्म को त्याग कर, चातुर्मास नियम बतों को भी छोड़ दे ग्रौर शुक्ल ध्यान के परायण रहे। धन स्त्रों को भी छोड़ दे ग्रौर शुक्ल ध्यान के परायण रहे। धन स्त्रों को भी छोड़ दे ग्रौर शुक्ल ध्यान के परायण रहे। धन स्त्रों ग्रौर शहर से विमुख, ग्रनुन्मत्त भी उन्मत्त के समान ग्राचरण करता हुग्रा, ग्रप्रकट लिंग वाला, ग्रप्रकट ग्राचार वाला, उसका दिन रात एक होने से वह सदा जागने वाला होता है। स्वरूप का ग्रनुसंधान ग्रौर बहा प्रणव के ध्यान मार्ग से ग्रुक्त संन्यास से देह का त्याग करता है वह परमहंस परित्राजक होता है।"

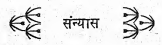
ब्रह्मा पूछता है—"हे भगवन्! ब्रह्म प्रगाव किस प्रकार का है?" उन नारायण ने कहा, "ब्रह्म प्रगाव सोलह मात्रा वाला है। वह चारों श्रवस्था में चारों श्रवस्था के मिलने से पाई जोती है। जाग्रत श्रवस्था में जाग्रत श्रादि चार श्रवस्था, स्वप्न में स्वप्न श्रादि चार श्रवस्था, सुषुप्ति में सुषुप्ति श्रादि चार श्रवस्था श्रीर तुरीय में तुरीय श्रादि चार श्रवस्था में विश्व चार श्रवस्था में विश्व चार प्रकार का है, विश्व विश्व, विश्व तैजस, विश्व प्राज्ञ श्रीर विश्व तुरीय। स्वप्न श्रवस्था में तैजस चार प्रकार का है, तैजस विश्व, तैजस तुरीय। सुषुप्ति

ग्रवस्था में प्राज्ञ चार प्रकार का है; प्राज्ञ विश्व, प्राज्ञ तैजस, प्राज्ञ प्राज्ञ और प्राज्ञ तुरीय । तुरीय ग्रवस्था में तुरीय चार प्रकार का है, तुरीय विश्व, तुरीय तैजस, तुरीय प्राज्ञ ग्रौर तुरीय तुरीय। वह क्रम से सोजह मात्रा पर ग्राह्व रहते हैं। ग्राकार में जाग्रत विश्व, उकार में जाग्रत तैजस, मकार में जाग्रत प्राज्ञ ग्रीर ग्रर्ध मात्रा में जाग्रत तुरीय, बिन्दु में स्वप्न विश्व, नाद में स्वप्न तैजस, कला में स्वप्न प्राज्ञ, कलातीत में स्वप्न तुरीय, शान्ति में सुषुप्त विश्व, शान्त्यतीत में सुषुप्त तैजस, उन्मनी में सुषुप्त प्राज्ञ, मनो-न्मनी में सुषुप्त तुरीय, बैखरी में तुरीय विश्व, मध्यमा में तुरीय तैजस, पश्यन्ति में तुरीय प्राज्ञ श्रौरै परा में तुरीय तुरीय। जाग्रत की चार मात्रायें ग्रकार ग्रंश वाली हैं, स्वप्न की चार मात्रायें उकार श्रंश वाली हैं, सुषुप्ति की चार मात्रायें मकार ग्रंश वाली हैं, तुरीय की चार मात्रायें ग्रर्ध मात्रा के ग्रंश वाली हैं, यह ही ब्रह्म प्रगाव है, वह तुरीयातीत परमहंस और अवधूत इनका उपास्य है। उससे ही ब्रह्म प्रकाशता है, उससे विदेह मक्ति है।"

ब्रह्मा पूछता है "भगवन् यज्ञोपवीत रहित, शिखा रहित, सब कमौं को त्याग करने वाला कैसे ब्रह्म निष्ठा परायण श्रौर कैसे ब्राह्मण होता है ?"

उन विष्णु ने कहा "हे बालक ! जो ग्रह त श्रात्म ज्ञान है, वह ही उसका यज्ञोपवीत है। ध्यान निष्ठा ही उसकी शिखा है। उसका कर्म पवित्र है, क्योंकि वह सब कर्म कर चुका है वह ब्राह्मरा है, वह ब्रह्मनिष्ठा परायरा है वह देह है, वह ऋषि है, वह तपस्वी है, वह श्रेष्ठ है, वही सबसे बड़ा है, वही जगद्गुरु है, ग्रौर वह ही मैं हूँ, ऐसा जान। लोक में परमहंस परिव्राजक एकादिक होता है, वह ग्रत्यन्त दुर्लभ है, वह ही नित्य पवित्र है, ग्रौर वह ही वेदपुरुष महापुरुष है, जिसका चित्त मुभ ही में स्थित है, और मैं उसमें स्थित हूँ, वह नित्य तृप्त है वह शीत उष्रा, सुख दु:ख, मान अपमान रहित है वह निन्दा और आमर्ष का सहन करने वाला है, वह छः उर्मियों से रहित है, श्रीर छः भाव विकारों से रहित है कह छोटे बड़े के विचार से रहित है, ग्रीर वह ग्रपने सिवाय ग्रन्य को देखने वाला नहीं है दिशायें उसके वस्त्र हैं, न वह नमस्कार करता है, न स्वाहाकार, न स्वधा-कार ग्रौर विसर्जन परायण होता है। वह न निन्दा स्तुत करता है, न मन्त्र तन्त्र का उपासक है। ग्रन्य देव के ध्यान से रहित लक्ष ग्रलक्ष को छोड़ने वाला, सब से उपराम वाला वह सिच-दानन्द, श्रद्वय, चेतनघन सम्पूर्ण श्रानन्द का एक बोध वाला, ग्रौर ब्रह्म प्रगाव के ग्रनुसन्धान से मैं ब्रह्म हूँ इस प्रकार के ग्रखंड भाव से कृत कृत्य होजाता है, वह हो परमहंस परित्राजक है, यह उपनिषत् है।"

॥ इति परमहंस परिवाजक उपनिषत् समाप्त ॥



लन ध्यर ान्ति

व <sub>रव</sub>ीं ह्म

le£ ायि

श त्र, 1 ड्र ं, मे

1पार्ग

ाि N

## त्रिशिखि ब्राह्मगा उपनिषत्।

### [ २६ ]

त्रिशिखो ब्राह्मगा ग्रादित्य लोक में गया ग्रीर उन (ग्रादित्य) के पास जाकर कहा ''हे भगवान् ! देह क्या है ? प्रारा क्या है ? कारएा क्या है ? ग्रात्मा क्या है ?" उसने कहा "इस सबको शिव हो जान !" किन्तु नित्य, शुद्ध, निरंजन, विभु, ग्रहितीय, शिव एक श्रपने प्रकाश से इस सवको देखकर तपे हुये लोहे के पिण्ड के समान एक ही को भिन्न के समान प्रकाशता है। यदि पूछो कि वह प्रकाश करने वाला कौन है तो कहा जाता है। अविद्या सहित ब्रह्म सत् शब्द का वाच्य है। ब्रह्म अव्यक्त, अव्यक्त से महत्, महन् से ग्रहंकार, ग्रहंकार से पांच तन्मात्रा, पांच तन्मा-त्राग्रों से पांच महाभूत, पाँच महाभूतों से सम्पूर्ण जगत् है। वह सम्पूर्ण क्या है ? भूतों के विकारों के विभाग है । एक ही पिण्ड में भूतों के विकारों के विभाग कैसे होते हैं ? उन उनके कार्य कारएा के भेद से ग्रंश तत्व, वाचक वाच्य, स्थान भेद, विषय, देवता, कोश भेद, ये विभाग होतें हैं। जैसे अन्तः करण, मन, बुद्धि, चित्त ग्रौर ग्रहंकार ये ग्राकाश है। समान, उदान, व्यान, ग्रपान ग्रौर प्रागा ये वायु हैं। श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, जिह्ना ग्रौर नासिका ये ग्रन्नि है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रौर गन्ध ये जल हैं। वाणी, हाथ, पैर, गुदा और उपस्थ ये पृथ्वी हैं। ज्ञान,

संकल्प, निश्चय, अनुसंधान और अभिमान ये आकाश के कार्य श्रीर श्रन्तः करण के विषय ये हैं: एकत्र करना, श्रांख खोलना पकड़ना, फैलना ग्रीर उश्वास वायु के कार्य ग्रीर प्राणादि के विषय हैं। शब्द, स्पर्श रूप, रस ग्रीर गन्ध ग्रग्नि के कार्य ग्रीर ज्ञानेन्द्रिय के विषय और जल के आश्रित है। बोलना, पकड़ना, चलना, त्यागना ग्रौर ग्रानन्द पृथिवी के कार्य ग्रौर कर्मेन्द्रिय के विषय है। ज्ञानेन्द्रिय श्रीर कर्मेन्द्रिय के विषयों में प्राणा श्रीर तन्मात्राग्रों के विषय ग्रन्तर्भूत हैं। मन ग्रौर बुद्धि में चित्त ग्रौर श्रहंकार श्रंतभू त हैं, श्रवकाश, ठेलना, दर्शन, पिडीकरएा, धारएा ये पांच सूक्ष्मतम तन्मात्रा के विषय हैं। इस प्रकार ग्राध्यात्मिक, ग्राधिभौतिक ग्रौर ग्राधिदैविक बारह ग्रङ्ग हैं। उनमें चन्द्रमा, ब्रह्मा, दिशा, वायु, सूर्य, वहरा, ग्रश्विनीकुमार, ग्रग्नि, इन्द्र उपेन्द्र, प्रजापित ग्रौर यम ये इन्द्रियों के ग्रधिदेवता रूप से बारह नाड़ियों के भीतर स्थित प्रारा ही हैं, ये ग्रंग हैं। ग्रंगों का ज्ञान रूप ही ज्ञाता है।

श्राकाश, वायु, श्रिग्न, जल और श्रन्न का पञ्चीकरण इस प्रकार है। जाननापना समान वायु के योग से है श्रोत्र द्वारा शब्द गुण वाणी के सहारे श्राकाश में स्थित है श्रीर श्राकाश स्थित है। मन व्यान के योग से है त्वचा द्वारा स्पर्श गुण हाथ के सहारे वायु में स्थित है श्रीर वायु स्थित है। बुद्धि उदान के योग हे, चक्षु द्वारा रूप गुण पाद के सहारे श्रिग्न में स्थित है श्रीर श्रिग्न स्थित है। चित्त श्रपान के योग से है जिह्ना द्वारा रस गुण उपस्थ

ालन ध्यय ान्ति

**语**。 语 眼 **医** 

ायि

श त्र, 1 है

, मे प्पा

ाचि ।।ए के सहारे जल में स्थित है झौर जल स्थित है। म्रहंकार प्राण् के योग से है, नासिका द्वारा गंध गुणा गुदा के सहारे पृथ्वी में स्थित है मौर पृथ्वी स्थित है ऐसा वह जानता है। इसमें ये क्लोक हैं। प्रत्येक भूत के अपने म्राधे भाग ग्रौर दूसरों की कम से सोलह कलाग्रों से अन्तःकरण (ग्राकाश), व्यान (वायु), म्रक्षि (तेज), जिह्वा (जल) ग्रौर गुदा (पृथ्वी) ये म्राकाश के कम से ॥१॥ प्रत्येक भूत का मुख्य पहिला भाग ग्रौर पिछले चार २ भाग ग्राकाश से लेकर पृथिवी ग्रादि में स्थित हैं॥ २॥ मुख्य भाग से ऊपर के सूक्ष्म भूत को जाने, पीछे बने हों उनको स्थूल जाने। इसी प्रकार उससे ग्रंश हुम्रा ग्रौर वसे ही उनसे ग्रंश हुए॥ ३॥ इस प्रकार एक दूसरे का ग्राक्ष्य करके कम से सब ग्रोत प्रोत हैं।

वह पांच भूतों वाली पृथिवी चेतन से युक्त हैं ॥ ४॥ उसी (पृथिवी) से श्रौषधी श्रौर श्रन्न हैं, उसीसे चार प्रकार के पिन्ड हैं. रस, लोहू, मांस, चरबी, हड्डी, मज़ा श्रौर वीर्य धातु हैं ॥॥ कहीं २ उन धातुश्रों के संयोग से प्राणियों के कुछ पिन्ड हुए, श्रन्नमय पिण्ड नाभि मण्डल मैं स्थित है ॥ ६ ॥ उसके मध्य में नाल सहित कमल कोश के समान हृदय है। हृदय के भीतर कर्ता के श्रहंकार से चेतन ऐसे सत्त्वगुर्गी देवता बैठे हुए हैं ॥ ७ ॥ इसका बीज मोह रूप जड़ श्रौर घन ऐसा तमोगुर्ग का पिण्ड रूप श्रनान कंठ का श्राश्रय करके वर्तता है यह जगत इससे ज्याम है ॥ ५ ॥ प्रत्येक श्रानंद रूप श्रात्मा सूर्धा के स्थान परम

लन ध्यय ान्ति वि गर्वं ाह्म SE थि ং त्र, है 1 मे ापारि विष

ITT

पद में अनंत शक्तियों से युक्त होकर जगत् रूप हो भासता है ।। ।। जाग्रत सर्वत्र वर्तता है स्वप्न जाग्रत में वर्तता है, सुष्पित श्रीर तुरीय ये श्रन्य श्रवस्थाय्रों में कहीं नहीं वर्ततीं ॥१०॥ चारों रूप से शिव स्वरूप सब देशों में ग्रोत प्रोत है, जैसे कि सब महा-फलों में रस सवका प्रवर्तक है ॥११॥ इस प्रकार स्रन्नमय कोश के भीतर इतर कोश स्थित हैं, जैसे कोश हैं वैसा जीव है श्रीर जैसा जीव है वैसा शिव है ॥१२॥ जीव विकारी है ग्रीर शिव निर्विकार है। कोश उसके विकार हैं ग्रीर वे सब श्रवस्थात्रों में प्रवर्तक हैं ॥१३॥ जैसे दूध के पात्र में मथने से फेन उत्पन्न होता है, ऐसे ही मन के मथने से बहुत से विकल्प होते हैं ॥१४॥ कर्मी कर्मी से बर्तता है श्रौर उनके त्याग से शांति को प्राप्त हाता है। दक्षिरए अयन में प्राप्त होने से प्रपंच में फँसा हुम्रा है ॥१५॥ सदाशिव म्रहंकार के म्रिभमान से जीव हुआ है, वह अविवेक और प्रकृति के संग से वहाँ मोह को प्राप्त होता है।।१६।। वासना के वश होकर वह सैकड़ों योनियों में जाकर सोता है श्रीर मोक्ष से विमुख होकर भटका करता है जसे कि मत्स्य दोनों किनारों पर ग्राता जाता है।।१७।। पीछे काल के वश से ही ग्रात्म ज्ञान ग्रीर विवेक से उत्तर मार्ग परायए। होकर एक स्थान से दूसरे स्थान को क्रम से प्राप्त होता है ॥१८॥ ग्रपने प्राण को मूर्घा में धारण करके योगाभ्यास में लगता है, योग से ज्ञान उत्पन्न होता है और ज्ञान से योग प्रवृत्त होता है ।।१६।। वह नित्य ज्ञानयोग परायए। योगी नष्ट नहीं

होता, विकार में स्थित शिव को देखता है। किन्तु शिव में तो विकार है ही नहीं । २०॥ योग के प्रकाशक (शिव) का ग्रनन्य भाव से योग द्वारा ध्यान करे जिसको योग ग्रौर ज्ञान नहीं होता उसका भाव सिद्ध नहीं होता । २१॥ इसलिये ग्रम्यास योग से मन का प्रागा द्वारा निरोध करे, मानो क्षुरे की पैनी धार से उसको काट डालो। यमादि ग्राठ योग के ग्रागे के ग्रम्यास से ग्रात्माज्ञान रूप योग शिखा उत्पन्न होती है!

ज्ञानयोग ग्रौर कर्मयोग दो प्रकार का योग माना गया है ॥ २२-२३॥ हे उत्तम ब्राह्मण ! श्रव कर्मयोग सुन ! ग्रव्याकुल चित्त वाले का विषयों से वंधन कहां ? ॥ २४ ॥ हे द्विज श्रेष्ठ ! जो संयोग है, वह दो प्रकार का कहा जाता है । शास्त्र विहित कर्मों में कर्म कर्तव्य है ॥ २५ ॥ मन का नित्य निग्रह करना कर्मयोग कहलाता है, ग्रौर जो चित्त को सदा ग्रपने कल्याण में लगाना ॥ २६ ॥ वह शिव रूप सव सिद्धियों को देने वाला ज्ञानयोग जानना चाहिए । कहे हुए लक्षरण वाले दोनों प्रकार के योग में जिसका मन निविकार है ॥ २७ ॥ वह मोक्ष लक्षरण वाले परम श्रेय को शीघ्र प्राप्त होता है ।

देह इन्द्रियों में वैराग्य को पंडित यम कहते हैं ।। ४८ ॥ परम तत्त्व में सदा अनुराग नियम कहलाता है । सव वस्तुओं में उदा-सोन भाव उत्तम ग्रासन कहलाता है ॥ २६ ॥ इस सब जगत् को मिथ्या प्रतीति प्राण का संयम है । हेश्रे ष्ट ! चित्त का अंतर्भु खी भाव प्रत्याहार है ॥३०॥ चित्त के निश्चल भाब धारण करने को धारणा जान । 'मैं वह चिन्मात्र हूँ' इस प्रकार चितवन करना ध्यान कहलाता है ॥३१॥ ध्यान का भली प्रकार विस्मरण होना समाधि कहलाती है ।

ग्रहिंसा, सत्य, चोरी न करना, ब्रह्मचर्य, दया, सीधा-पन ॥३२॥ क्षमा घैर्य सूक्ष्माहार श्रौर शौच ये दश यम हैं। तप, संतोष. ग्रास्तिकाना, दान, ईश्वर का ग्राराधन ॥३३॥ वेदान्त का श्रवरा, लज्जा की बुद्धि ग्रीर जप ब्रत है। हे ब्राह्मरा ! स्व-स्तिक ग्रादि ग्रासन ग्रौर उनके ग्रंग यानी विधि कहते हैं:-।।३४॥ दोनों पैरों के तलुग्रों को परस्पर दोनों घोंटुग्रों के बीच में करके बैठने को स्वास्तिक ग्रासन कहते हैं।।३४।। पीठ के बाम भाग में दांयां टकना ग्रीर दांयें भाग में बायें टकने को लगा कर जो गी के मुख के समान हो जाता है, वह गोमुख ग्रासन होता है ॥३६॥ एक चरण को वाम जंघा पर ग्रौर दूसरे को दक्षिण जंघा पर रख कर बीरासन कहलाता है।।४७।। दोनों एडियों से गुदा को विपरीत कम से दबा कर यानी दांई से वाम भाग को और वांई से दक्षिए। भाग को दवा कर जो सावधानी से बैठा जाय वह योगासन होता है, इस प्रकार योग के जानने वाले जानते हैं ।।३८। जब दोनों जंघाय्रों पर दोनों पैर के तलुये रक्खे जाते हैं तब यह पद्मासन सत्र व्याधि ग्रौर विष नाश करने वाला होता है।:३१।। पद्मासन को लगा कर फिर विपरीत क्रम से दोनों ग्रंगूठों को दोनों हाथों से पकड़े तो बद्ध पद्मासन होता

|लन व्यय |मिट

चिं वं सि

। যি श त्र,

। है ; मे ।पार्ग

ाचि गण है ॥ ४० ॥ पद्मासन को लगा कर जानू ग्रौर जंबायों के बीच में दोनों हाथों को भूमि में लगा कर य्राकाश में स्थित रहे, यह कुक्कुट ग्रासन है ॥४१॥ कुक्कुट ग्रासन को लगाकर दोनों भुजाश्रों से कंथों को भली प्रकार बांध कर कूर्म के समान सीधा हो तो वह उत्तान क्रमीसन कहलाता है ॥४२॥ दोनों पैरौं के अंगूठों को हाथों से पकड़ कर मनुष्य के समान कान तक खींचें, उसको धनुरासन कहते हैं।।४३।। सीवनी को दोनों एड़ियों से विपरीत रीति से दबा कर दोनों घोंटुग्रों भौर हाथों को फैलाने से सिंहासन होता है ॥४४॥ वृषगों के नीचे सीवनी के दोनों पार्श्व भागों में एड़ियों को रख कर पैर ग्रौर हाथों को बांध कर बैठने से भद्रासन होता है ।।४५।। सीवनी के दोनों पार्श्व भागों को एडियों से विपरीत रीति से दबावे उसको मुक्तासन कहा है ।।४६।। दोनों हाथों से भूमि को स्पर्श करके उन हाथों की कूहनी के ऊपर नाभि के दोनों पाइर्व भागों को मोर के समान स्थापित करके ।।४७।। शिर भ्रौर पैरों को उठे हुए रखने से मयूरासन कहलाता है। बांई जंघा के मूल में दहिना चरए। रख कर ग्रौर जानु से बाहर वाम पाद को हाथ से लपेट कर ।।४८॥ ग्रौर वाम भाग से बांये ग्रंगूठे को पकड़े वह मत्स्येन्द्र ग्रासन होता है। बांयें पैर से एड़ी को दबा कर मेढ के ऊपर दक्षिए। पैर का रख कर ॥४६॥ सीधा शरीर करके वैठे इसको सिद्धासन कहा हैं। दोनों चरएों को भूमि पर फैला कर, दोनों पैर के अंगुठों को भली प्रकार पकड़ कर ॥५०॥

घोंटुग्रों के ऊपर मस्तक को रक्खे तो वह ग्रासन पश्चितमान कहलाता है जिस किसी प्रकार से सुख ग्रौर स्थिरता उत्पन्न होती है ॥५१॥ वह सुखासन कहलाता है, ग्रसमर्थ पुरुष उसको लगावे, जिसने ग्रासन को जीत लिया उसने तीनों जगत को जीत लिया ॥४२॥

श्रादि में यम नियम श्रौर श्रासन से युक्त होकर नाड़ियों की शुद्धि करके प्राराायाम करे ॥५३॥ देह का प्रमारा अपनी भ्रंगुलियों से छ्यानवे भ्रंगुली विस्तार वाला है, शरीर से बारह ग्रंगुल ग्रधिक प्राग्। का प्रमाग्। है।।५४।। देह में स्थित वायु को देह से उत्पन्न हुए भ्रग्नि से योग द्वारा न्यून भ्रथवा समान करता हुम्रा ब्रह्म जाना जाता है।।५५॥ देह के मध्य में तो हुए मनुष्यों में सोने की प्रभाव वाला तीन कोगा वाला ग्रन्नि का स्थान होता है, ग्रौर चार कोएा वाला चार पद वाले पशुग्रों में होता है ॥५६॥ पक्षियों का गोल होता है, सर्प की योनि वालों का छः कोएा का होता है। पसीने से उत्पन्न होने वालों का भ्राठ कोएा का होता है। मनुष्यों के देह में उस स्थान पर दीपक के समान उज्ज्वल नौ ऋंगुल वाला कन्द स्थान होता है। वह चार अंगुल ऊँचा और चार अंगुल चौड़ा होता है ॥५७॥ तिर्यक्, पक्षियों ग्रौर चौपायों में ग्रण्डे की ग्राकृति वाला पेट के मध्य में वह स्थित है, उसके मध्य को नाभि कहते हैं ॥५८॥ वहां बारह ग्रारे वाले चक्र हैं, उनमें विष्णु ग्रादि की मूर्तियाँ हैं, वहां स्थित चक्र को मैं ग्रयनी माया से घुमाता हूँ ॥५६॥ हे

ई लिन ध्यय हिंद

(च) ।वं ।हा

इस् चि

হা স্ব,

, मे प्पार्ग

ाचि गण

उत्तम ब्राह्मण ! उन भ्रारों में जीव क्रम से इस प्रकार घूमता है जिस प्रकार तन्तु के जाल में मकड़ी घूमती है ॥६०॥ प्राण पर चढ़ा हुआ जीव चलता है, उसके बिना नहीं चलता, उस नाभि के ऊपर कुण्डली का स्थान तिरछा ग्रौर ऊँचा है ॥६१॥ वह म्राठ प्रकृति वाली म्राठ प्रकार की कुण्डली किये हुए है; वह वाय तथा सन्न जल के संचार को ठीक ठीक कन्द के पास चारों तरफ से रोक कर सदा स्थित है इसी प्रकार ब्रह्म रंध्रके मुखको मुखसे घेर कर स्थित है।।६२-६३।। योग काल में श्रग्नि सहित पवन से जाग्रत की हुई हृदय श्राकाश में नाग रूप से ग्रत्यन्त प्रकाश वाली स्फुरित होती है ॥६४॥ ग्रपान से दो श्रंगुल ऊँची मेढ़ के नीचे तक मनुष्यों के देह का मध्य होता है ग्रीर चौपायों का हृदय में होता है ॥६५॥ तथा ग्रीरों का ट्डी के मध्य में होता है। (प्रारा ग्रपान से संयुक्त सुषुम्ना से देह के मध्य में चार प्रकार से प्रकाशती है) ॥६६॥ कन्द के मध्य में प्रसिद्ध सुषुम्ना नाड़ी स्थित है। वह कमल सूत्र के समान सूक्ष्म सोधी ऊपर गई हुई है ।। ६७ ॥ ब्रह्मरंध्र तक बिजुली के समान प्रकाशित नाल वाली वैष्णाबी ब्रह्म नाड़ी निर्वाग प्राप्ति का मार्ग रूप है ॥६८॥ इडा ग्रौर पिगला उसके इधर उधर स्थित हैं, इडा कन्द से बाँई नासिका के पुट तक चली गई है ॥६९॥ पिंगला उससे दाई नासिका के पुट तक चली गई है। गांधारी हस्तिजिह्वा दो नाड़ी ग्रौर ग्रन्य नाड़िया स्थित हैं ॥ ७० ॥ वे उसके ग्रागे पोछे लन ध्यय ान्ति र्गर्द ह्म SE यि হা ন, पार्ग वि ाए

बांई ग्रौर दांई ग्रांख तक गई हैं। पूषा ग्रौर यशस्विनी नाड़ियां उसी से निकली हैं ॥७१॥ वे मुदा के मूल से दांयें और बायें कान तक गई हैं। अलम्बुसा शुभा नाड़ी मेदू के अन्त तक नीचे गई हुई है।।७२।। कन्द के नीचे पैर के ग्रंगूठे तक कौशिकी है। ये दश प्रकार की नाड़ियां कंद से उत्पन्न हुई कही गई है।। ७३।। उसके मूल में वहुत सी सूक्ष्म ग्रीर स्थूल नाड़ियां हैं स्थूल ग्रीर सुक्ष्म बहत्तर हजार नाड़ियां हैं।।७४।। स्थूल मुल वाली नाड़ियों की भिन्न २ प्रकार से गिनती नहीं हो सकती जैसे पीपल के पत्ते में सूक्ष्म ग्रौर स्थूल नसें फैली हुई हैं।। ७४।। प्रारा, ग्रपान, समान उदान, ग्रौर व्यान। नाग, कूर्म कुकर देवदत ग्रौर धर्न-जय।।७६।। प्रांगादिक दश वायु दश नाड़ियों में चलते हैं, उन में प्रागादि पांच मुख्य हैं ग्रौर उनमें दो (प्रागा ग्रपान मुख्य हैं।।७७।। ग्रथवा प्रागा ही मुख्य हैं ग्रीर जीव को धारगा करता है। मुख ग्रौर नासिका का मध्य, हृदय नाभि मंडल ॥७८॥ ग्रौर पैरका ग्रंगूठा, हे श्रेष्ठ ब्राह्मण ! ये प्राण के स्थान हैं। हे ब्राह्मरा अपान गृदा, मेढू जंघा और घोंटू में चलता है ॥७३॥ समान सब श्रंगों में सर्वव्यापी होकर स्थित है। उदान दोनों पैर दोनों हाथ ग्रौर सब संघियों में स्थित है।। दशा व्यान श्रोत्र जंघा कमर, एड़ी, कन्धे ग्रौर गले में स्थित है। नागादि पांच वायु रवचा ग्रौर हड्डी ग्रादिकों में स्थित है।। ८१।। तुन्द में स्थित जल, श्रन्न श्रीर रसादिकों को एकत्र कर के तुन्द के मध्य मेंर हा हुमा प्रारा पृथक् २ करता है ॥ ६२॥ इत्यादि बेच्टा प्रारा पृथक्

स्थित हो कर करता है। अपान सूत्रादि श्रौर विसर्जन करता है।।६३।। व्यान वायु से प्राग्ग अपान ग्रादि की चेष्टा की जाती हैं शरीर में स्थित उदान से श्राकाश की तरफ उड़ाया जाता है।।५४।। समान शरीरादि का पोषग्ग ग्रादि करता है। डकार ग्रादि किया नाग की है। कर्म की क्रिया श्राँखों का खोलना मुदना है।।५४।। क्रकर भूख लगाता है। देवदत्त निद्रा श्रादि कर्म करता है मृतक शरीर की शोभा ग्रादि धनंजय करता है।।६६।। नाड़ी भेद, वायु भेद श्रौर प्राग्गों का स्थान श्रौर चेष्टा ग्रांक हैं। हे ब्राह्मण श्रेष्ठ ! उनको जान कर ही।। ५७।।

पूर्वोक्त ज्ञान से युक्त होकर नाड़ियों को शुद्ध करने का यत्न करे। सर्व संबंध से रहित योग के अंगों की सामग्री से संपूर्ण और एकान्त देश में जाकर वहां लकड़ी के बने हुये शुभ स्थान में दर्भ, कुश और काले मृग चर्म का आसन बनावे। उद्य-दिशा जब तक दोनों अंग समान न होजाँय तब तक आसन की साधना करे। आसन पर बैठ कर यथा रुचि स्वस्तिक आदि आसन भली प्रकार लगावे। १६०।। ब्राह्मण सीधा शरीर रख कर समाचित चित्त होकर प्रथम आसन लगाकर नासा के अग्र भाग में दृष्टि करके दांतों से दांतों को न स्पर्श करते हुए। १६१।। जिह्नाकी तालू में रख कर उपद्रव रहित स्वस्थ चित होकर सकोड़े हुए शिर को योग मुद्रा से कुछ र हाथों को बाँध कर कही हुई विधि से प्राणायाम करे। रेचन, पूरण, वायु का शोधन तथा रेचन।। ६२-६३।। चार प्रकार से वायु के नियमन को प्राणा-

याम कहते हैं। दहिने हाथ से नासिका के पूट को दबाकर ।। ६४।। फिर धीरे २ पिंगला के वायु को बाहर फेंके। हे बाह्मएा! इड़ा से सोलह मात्रा से वायु को भर कर ।। ६५।। भरे हुए को चौंसठ मात्रा से रोके। पिंगला वायु को बत्तीस मात्रा से भली प्रकार रेचन करे ।।६६॥ क्रम से श्रौर विपरीति क्रम से इस प्रकार बारंबार करे। कुंभ के समान देह में भरे हुए वायु को रोके ।।६७।। इस प्रकार पूर्ण करने से सब नाड़ियाँ वायु से भर जाती हैं। हे ब्राह्मण ! ऐसा करने से दश वाय चलने लगते हैं।।६८।। हृदय कमल भी प्रत्यक्ष विकस जाता है। वहां पाप रहित वास्देव परात्मा को देखे ॥६६॥ सवेरे, दोपहर, सांभ ग्रीर ग्राधीरात को धीरे २ ग्रस्सी तक चार बार कुंभक करे ॥ १०० ॥ एक दिन मात्र करने से ही सब पापों से छूट जाता है। प्रागायाम परायगा मनुष्य तीन साल बाद ॥ १०१ ॥ योगी योग सिद्ध हो जाता है। वायु का जीतने वाला जितेन्द्रिय, थोड़ा भोजन करने वाला, थोड़ा सोने वाला, तेजस्वी ग्रौर वलवान् हो जाता है ॥१०२॥ स्रकाल मृत्यु को उल्लंघन करके दीर्घ स्रायु को प्राप्त होता ्है। पसीना उत्पन्न करने वाला प्राणायाम ग्रधम है।। १०३।। जिस प्राणायाम में शरीर कांपता है वह मध्यम है। जिसमें शरीर उठ जाता है, वह उत्तम कहा गया है ॥१०४॥ ग्रधम प्रागायाम में व्याधि ग्रीर पापों का नाश होता है, मध्यम में पाप, रोग ग्रीर महा व्याधि का नाश होता है और उत्तम में ॥ १०५ ॥ उसका

इ लिन ध्यर

ान्ति

चि गर्वं स्म

<del>र</del> चि

হা স্ব,

, मे पार्ग

ाचि ।ए

मल मूत्र भ्रल्प होजाता है, देह हल्का होजाता है, उसका भोजन थोड़ा होता है, परन्तु इन्द्रिय भ्रौर बुद्धि तीव्र होजाती है भ्रौर वह तीनों काल का जानने वाला होजाता है।। १०६॥ रेचक भ्रौर पूरक को छोड़कर जो कुंभक ही करता है, उसको तीनों काल में कुछ दुर्लभ नहीं है।। १०७।। यत्न करने वाला नाभि कंद में, नासिकाके श्रग्रभागमें श्रौर पैरके श्रंगुठेमें सदा श्रथवा संन्ध्याकाल में मनमें प्रारा को धाररा करे।। १०८।। वह योगी सब रोगोंसे मुक्त होकरअशांति रहित होकरजीताहै। नाभिकंदमें प्राग्धारण करने से कुक्षि के रोग नाश होते हैं ॥ १०६ ॥ नासा के ग्रग्र में घारण करने से दीर्घायु होता है ग्रौर देह हलका होता है। ब्राह्म मुहूर्त में वाय को जिह्वा से खेंच कर ।। ११० ।। तीन मास तक पीये तो महान् वाक् सिद्धि होती है। छः मास के श्रभ्यास से महा रोग का नाश होता है ।। १११ ।। रोगादि से दूषित जिस २ ग्रंग में बायु घारए। किया जाता है वायु के धारए। करने से वह झंग श्रारोग्य होजाता है ॥ ११२ ॥ मनके घारण करनेसे पवन घारण किया हुया हो जाता है। हे उत्तम ब्राह्मण ! मनके धारण करने का हेतु प्राण कहा जाता है ॥ ११३ ॥ समाहित होकर इन्द्रियों को विषयों से रोक कर ग्रपान को ऊपर खेंचे ग्रौर ऊपर र धारगा करे ।। ११४ ।। श्रोतादि इन्द्रियों को हाथों से बंद करके कहे हुए योग करने वाले का मन वश हो जाता है ।। ११४।।

मन के वश हो जाने से प्रागा वायु सदा स्वाघीन रहता है। नासिका के छिद्रों में क्रमसे वर्तता है ॥ ११६॥

नाड़ियां तीन होती है। उन प्राग्गायाम करने वाले महा-त्मात्रों के प्रागा जितने काल तक दाहिने नासा पूट से चलता है उतने ही काल बांगें से चलता है। इस प्रकार कम से चलते हुए प्राग् वाला प्राणको जीतने वाला मनुष्य ।। ११७-११८।। दिन रात, पक्ष, मास, ऋत् अयनादिक काल भेद को समाहित और श्रन्तर्मु ख होकर जानता हैं ॥ ११६ ॥ श्रंगुष्ठादि श्रपने श्रवयवों का स्फुरए। वा दर्शन होना बन्द होजाना इन ग्ररिष्टों से जीते हुए ही ग्रपना क्षय मृत्यु जाने ॥ १२०॥ ऐसा जानकर श्रेष्ठ योगी कैवल्य का प्रयत्न करे। जिसके पैरके ग्रंगूठे ग्रौर हाथ के अंगूठे में स्फुरण सुनाई न दे।। १२१।। तो उसके जीवन का साल भरके बाद क्षय होता है। जिसके कलाई ग्रीर एड़ी का स्फुरण बंद हो जावे ॥ १२२ ॥ तो उसके जीवित की छः मास तक स्थित रहें। जिसकी कुहनी में स्पुरण न हो, उसकी तीन मास की स्थित है ॥ १२३ ॥ कोख, शिश्न ग्रौर पांसू में स्फूररण न रहने से एक मास तिक जीवे और दृष्टि में स्फूरण न होने से श्राधे मास जीवे ॥ १२४ ॥ जठर द्वार पर स्फुरण न होने से दश दिन जीवन होता है। जिसकी ज्योति जुगनू के समान हो जाती है उसका जीवन पाँच दिन होता है ॥ १२४ ॥ जिह्वा का अग्र न दीखने पर तीन दिन उसकी स्थिति रहती है। ज्वाला के न दीखने पर दो दिन में निश्चय मृत्यु होजाता है ।। १२६ ॥ इत्यादि ग्ररिष्ट हम्य

ालन ध्यय

ान्ति

रचः नर्वं

ह्य िस् |यि

ন,

ा है ; मे

**नपा** 

ाए

भ्रायु के क्षय के कारण है इसलिये जप ध्यान परायण होकर भ्रपने कल्याण का यत्न करे ॥१२७॥ मन से परमात्मा का ध्यान करके उसकी एक रूपता को प्राप्त करे।

मर्म स्थानों में धारणा ग्रठारह भेद वाली है ॥१२८॥ स्थान से स्थान का जो खींचना है, वह प्रत्याहार कहलाता है। पैर का ग्रंगूठा, एड़ी, जंघा का मध्य ॥१२६॥ उरुका मध्य, गुदा का मूल, हृदय, शिश्न, देह का भध्य, नाभि, कंठ कुहनो ॥ १३०॥ तालु का मूल, घ्राण का मूल ग्रीर ग्रांखों का मंडल, भोंग्रों का मध्य, मस्तक का ऊर्ध्व मूल घोंदू॥ १३१॥ का मूल ग्रीर हाथों का मूल, हे ब्राह्मण ! पांचों भूतों के इस पंचभौतिक देह में, ये महान् ( मर्म स्थान) हैं ॥१३२॥ युक्त मन का जो यमादि से धारण करना है वहीं संसार से तारने का कारण रूप धारणा है ॥१३३॥

घोंटू से पैर तक पृथ्वी का स्थान कहलाता है। पीली, चार कोण वाली पृथ्वी वज्र से लांछित है।।१३४।। पांच घड़ी तक वायु को रोक कर पृथ्वो का ध्यान करना चाहिए। घोंटू से कमर तक जल का स्थान कहा है।।१३५।। ग्राधे चन्द्र के समान ग्राकार वाला, श्वेत ग्रौर चांदी से लांछित है। दश घड़ी तक श्वास को रोक कर जल का ध्यान करना चाहिये।।१३६॥ देह के मध्य से कटि पर्यन्त ग्राग्न का स्थान कहा है। वहाँ सिन्दूर के रंग वाले प्रज्वलित ग्राग्न का पन्दरह घड़ी।।१३७॥ प्राण् को नाड़ियों में रोक कर ध्यान करना चाहिये, इस प्रकार कहा है। नाभि के ऊपर नासिका पर्यन्त वायु का स्थान है, वहाँ ॥ १३८॥ वेदी के भ्राकार वाला, धुएं के रंग वाला, वलवान् पवन है। कुंभक करके पवन को प्राण् में बीस घड़ी तक रोक कर ध्यान करना चाहिये, घ्राण् से ब्रह्मरंघ्र तक भ्राकाश का स्थान है, वहाँ नीले रंग के समान प्रभा है॥ १३६-१४०॥ यत्न करने वाला कुम्भक से भ्राकाश में वायु को रोके। फिर देह के पृथ्वी ग्रंश में चार भुजा वाले, किरीट वाले॥ १४१॥ भ्रानिष्द हिर का योगी संसार से मुक्त होने के लिये ध्यान करने का यत्न करे। सूक्ष्म बुद्धिवाला योगी जलके श्रंशमें नारायण्यकोपूर्ण करे॥ १४२॥ भ्राकाश ग्रंश में प्रद्युन्न को, वायु के ग्रंश में संकर्षण को भौर पीछे, श्राकाश ग्रंश में परमात्मा वासुदेवका सदा स्मरण करे॥ १४३॥ सदा श्रम्यास करने वाले को इस परमात्मा की प्राप्ति शीध्र ही हो जाती है, इसमें संशय नहीं है।

प्रथम योगासन को बांधकर हृदय देश में हृदय को रोक कर ॥ १४४ ॥ नासा के अग्र भाग में दृष्टि लगाकर जिह्ना को तालू में करके दांतों से दांतों को न स्पर्श करते हुए ऊँचा शरीर करके समाहित होकर ॥ १४५ ॥ शुद्ध आत्मबुद्धि से इन्द्रियों के समूह को रोक कर वासुदेव परमात्मा का चितवन करे ॥ १४६ ॥ अपने में व्याप्त रूप का ध्यान कैवल्य सिद्धि को देने वाला है । जो एक पहर कुम्भक द्वारा वासुदेव का चितवन करे ॥ १४७ ॥ उस योगी का सात जन्म का किया हुआ पाप नष्ट हो जाता है ।

लन व्यय

च वं

स स

হা ন্ন,

है , मे पार्ग

ि गए

नाभि कन्द से लेकर हृदय स्थान तक ॥१४८॥ जाग्रत वृत्ति को जाने । स्वप्न वाला कंठ में स्थित होता है । सुषुप्त तालू के मध्य स्थित होता है, तुर्य भोग्रों के मध्य में स्थित होता है।। १४६।। ग्रौर तुर्यातीत ब्रह्मरंध्र में परब्रह्म का लक्ष करता है। जब तक जाग्रत वृत्ति से ग्रारंभ कर के ब्रह्मरंध्र के भीतर है।। १५०।। तब तक यह तुरीय का आत्मा है, तुर्या के अन्त में विष्णु कहलाता है। ध्यान से युक्त होकर ग्रत्यंत निर्मल ग्राकाश में ।।१५१ ।। करोड़ सूर्य की द्युत वाले हृदय कमल में वैठे हुए नित्य उदय रूप क्षथवा विश्व रूप विष्णु का ध्यान करे ॥१५२॥ श्रनेक श्राकारों से युक्त, श्रनेक मुखों से युक्त, श्रनेक भुजाश्रों से युक्त, ग्रनेक ग्रायुघों से मंडित ॥ १५३॥ नाना वर्ण वाले, देव रूप शांत, उग्र भ्रायुध उठाये हुए भ्रनेक नेत्र वाले, कोटि सूर्य के समान प्रभा वाले (विश्वरूप विष्णु) का ।। १५४ ।। ध्यान करने वाले योगी की सब मन की वृत्तिवां नुष्ट हो जाती हैं। हृदय कमल के नध्य स्थित, चैतन्य, ज्योति, ग्रव्यय ।। १५५ ॥ कदंव के समान गोल ग्राकार वाले, तुर्यातीत, पर से पर, श्रनन्त, श्रानन्दमय, चिन्मय, प्रकाशमान, विभु ॥१५६॥ वायु रहित स्थान के दीपक समान श्राकृत्तिम मिए। की प्रभा वाले (निर्मल ब्रह्म) का ध्यान करने वाले योगी के हाथ में ही मुक्ति स्थित है।। १५७।। बिश्व रूप देव का स्थूल सूक्ष्म अथवा अन्य जो कुछ रूप है उसको हृदय कमल मैं देख कर ।।१५८।। जो योगी ध्यान करता है, उसको वह साक्षात् प्रकाशता है ग्रीर ग्रिंगिमा ग्रादि का फल सुख से ही उत्पन्न हौता है।। १५६।। जीवात्मा ग्रौर परमात्मा दोनों काही ज्ञान होकर मैं ही परब्रह्म हूँ इस प्रकार स्थित।।१६०।। समाधि है उसको सब चृत्तियों से रहित होकर जानना चाहिए। जो योगी ब्रह्म को संपादन करता है, वह फिर संसार में नहीं ग्राता।।१६१।। इस प्रकार तत्त्वों का शोधन करके स्पृहा रहित चित्त वाला योगी, जिस प्रकार इन्धन रहित ग्रमिन शान्त हो जाती है इसी प्रकार स्वयं शान्त होता है।। १६२।। ग्रहण करने योग्य के ग्रभाव होने पर मन ग्रौर प्राण निश्चय ग्रात्म ज्ञान युक्त होने से जीब शुद्ध तत्त्व परमात्मा में नमक के डेले के समान लीन हो जाते हैं।।१६३।। फिर वह मोह जाल के समूह रूप विश्व को स्वप्न के समान देखता है जो स्वभाव से ही पूर्ण निश्चल होकर सुषुप्ति के समान ग्राचार करता है।।१६४।। वह योगी निर्वाण पद का ग्राक्षय करके कैवल्य को भोगता है, यह उपनिषत् है।

॥ इति त्रिशिखि ब्राह्मग् उपनिषत समाप्त ॥ योग

लन यय न्हि

च वं ह्म

15 A

হা স,

त्र, है , मे पार्ग

> वि ए

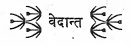
# कलि संतरगोपनिषत्।

## [ 20]

द्वापर के ग्रन्त नारद ने ब्रह्मा के पास जाकर कहा ''भगवन् पृथ्वी में विचरता हुआ मैं कलियुग को किस तरह तरूं ?" ब्रह्मा ने कहा "तू ने मुभसे अच्छा प्रश्न किया। सब श्रुतियों का जों गुप्त रहस्य है, उसको सुन जिससे तू कलियुग मैं संसार को तैर जायगा। भगवान् ग्रादि पुरुष नारायगा के नाम उच्चारएा मात्र से पाप रहित होता है।" नारद ने फिर पूछा ''वे नाम क्य। हैं ?'' उन हिरण्यगर्भ (ब्रह्मा) ने कहा ''हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कुष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। १।। ये सोलह नाम कलियुग में पाप को नाश करने वाले हैं, सब वेदों में इससे वढ़ कर अन्य कोई उपाय दिखाई नहीं देता ।।२।। ये नाम सोलह कला से ढके हुए जीव के श्रावरण को नाश करने वाले हैं। पीछे बादल के हट जाने से जैसे सूर्य किरगा मण्डल प्रकाशता हैं ऐसे ही परब्रह्म प्रकाशता है।" फिर नारद ने पूछा "भगवन् इसकी बिधि क्या है ?" ब्रह्मा ने कहा इसकी विधि नहीं हैं ! ब्राह्मरण सर्व काल में पवित्र ग्रथवा ग्रपवित्र पढ़ता हुग्रा सालोकता सामीपता सारू-पता श्रीर सायुज्यता को प्राप्त होता है। जो इन सोलह को साढ़े

तीन करोड़ वार जपता है, वह ब्रह्म हत्या से छूट जाता है, वीर हत्या से छूट जाता है। सुवर्गा की चोरी करने के पाप से पवित्र होता है, पित, देव ग्रौर मनुष्यों के ग्रपकार से पवित्र होता है, सब धर्मों के परित्याग के पाप से शीघ्र पवित्र हो जाता है, शीघ्र मुक्त होना है।। इति उपनिषत्।।

॥ इति श्री कलि संतरगोपनिषत् समाप्त ॥



व हा इस् चि

य्य

न्ति

হা

त्र, है , मे पार्ग

M

## जाबालि उपनिषत्।

### [ २= ]

भगवान् जाबलिसे पैप्लादिने पूछा "हे भगवन् परम तत्त्व के रहस्य को किहये ! तत्त्व क्या है ? जीव कौन है ? पशु कौन है ? ईश कौन है ? मोक्षका उपाय क्या है ?" उन्होंने उससे कहा "श्रच्छा प्रश्न किया, जो कुछ मैंने जाना है, सच कहता हूँ" फिर उसने उससे कहा "ग्रापने कहाँ से जाना है ?" फिर उन्होंने उससे कहा "पडानन से !" फिर उसने उनसे पूछा "उन्होंने कहाँ से जाना था ?" फिर उन्होंने उससे कहा "ईशान से जाना था।" फिर उसने उससे पूछा ''उन्होंने उनसे किस प्रकार जाना था।" उन्होंने उससे कहा "उन्होंने उनकी उपासना करके जाना।" फिर उसने उनसे कहा 6'हे भगवन् ! कृपा करके वह सब रहस्य मुभसे कहिये !" उसके प्रश्न करने पर वे सम्पूर्ण तत्त्व का निवे-दन करने लगे:-- 'ग्रहंकार से युक्त पशुपित संसारी जीव है, वह हीं पशु है, सर्वज्ञ पाँच कृत्योंसे युक्त सबका ईश्वर शिव पशुपति है।" "पशु कौन है?" फिर उन्होंने उनसे कहा "जीव पश् कहलाते हैं, उनका पति होने से वह पशुपति है।" फिर उसने उनसे पूछा "जीव पशु किस प्रकार हैं?" उनका वह पति किस प्रकार है ?" उन्होंने उससे कहा "जैसे घास खाने वाले, विवेक हीन दूसरे के दास, खेती ग्रादि कर्म में नियुक्त, सब दु खों के सहने वाले ग्रपने मालिक के बंधुग्रा गौ ग्रादि पशु हैं, ऐसे उनके मालिक के समान सर्वेज ईश पशुपित है।" "उसका ज्ञान किस उपाय से होता है ?" फिर उन्होंने उससे कहा" विभूति धारण करने से" ''उसकी विधि किस प्रकार है ? कहाँ कहां धारगा की जाती है ?" फिर उन्होंने उससे कहा 'सद्योजातादि पाँच ब्रह्म मंत्रों से भस्म ग्रहण करके 'ग्रग्निरितिभस्म' इस मंत्र से ग्रभिमंत्रित करके 'मानस्तोक' इस मन्त्र से घारएा करके, जल से गीला करके 'त्रायुष' इस मन्त्र शिर, ललाट, छाती कन्घों में 'त्रायुष ग्रौर त्रियम्बक' इन मन्त्रों से तीन रेखा करे। यह शुभ ब्रत सब वेदों में वेदवासियों से कहा गया है, फिर उत्पन्न न होने के निमित्त मुमुक्षु उसको करे। फिर सनत्कुमार प्रयागा पूछता है। त्रिपुण्ड धारएा की नीन प्रकार की रेखा मध्य में ललाट तक, नेत्रों तक ग्रौर भोंग्रों तक है। जो उसको प्रथम रेखा है, वह गाईपत्य ग्रग्नि है, ग्रकार मात्रा है, रजोगुरा है, भूलोक है, अपना आत्मा (शरीर) है, किया शक्ति है, ऋग्वेद है, प्रात सवन है ग्रौर प्रजापित देव उसका देवता है। जो उसकी दूसरी रेखा है वह दक्षिए। ग्रग्नि है. उकार मात्रा है, सतोगुरा हैं; ग्रन्तरिक्ष लोक है, ग्रन्तरात्मा है, इच्छा शक्ति है, यजुर्वेद है, मध्य दिन सवन है, विष्गुदेव देवता है। जो उसकी तीसरी रेखा है, वह ग्राहवनोय ग्राग्न है; मकार मात्रा है, तमो गुगा है, स्वर्ग लोक है, परमात्मा है, ज्ञान शक्ति है, सामवेद है, तीसरा पहर वनस है, महादेव देवता है। जो विद्वान् ब्रह्मचारी,

लन यय न्ति

च ुं

ह्म इस् चि

श त्र,

है , मे पार्ग

वि

M

गृहत्थ, वानप्रस्थ अथवा यती भस्म से त्रिपुण्ड लगाता है, वह महापातकों ग्रौर उपपातकों से पवित्र होता है। वह सब देव-ताग्रों का ध्यान करने वाला होता है, वह सब तीर्थों में स्नान किया हुआ होता है, वह सब रुद्र मंत्रों का जप करने वाला होता है, वह फिर नहीं लौटता, वह फिर नहीं लौटता।

।। इति श्री जाबालि उपनिषत् समाप्त ।।





I HEA WHEN IF TO

RAPANO 19/5/74

## अमृतनाद उपनिषत् [ 29]

बुद्धिमान् पुरुष को शास्त्र का श्रध्ययन करके तथा वारम्बार भ्रम्यास करके उसमें से सार रूप परब्रह्म का ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् शास्त्र को (पलीता) जलती हुई लकड़ी के ममान त्याग देना चाहिये ॥ १ ॥ ॐकार रूपी रथ पर म्रारूढ़ होकर भ्रौर विष्णु रूप बुद्धि को सारथी बना कर ब्रह्मलोक प्राप्ति की इच्छा रखने वाले अधिकारियों को रुद्र भगवान् के आराधन में तत्पर होना चाहिये।। २।। जब तक वह रथ के मार्ग में रहे तव तक रथ के भीतर बैठा रहे परन्तु जब ग्रात्मा का स्थान ग्रा पहुँचे तब उसको त्याग कर ब्रह्म में लीन हो जाय।। ३।। श्रकार ग्रादि मात्रा का, स्थूलादि शरीर का, विश्वादि पाद का त्याग करके तथा व्यंजन से रहित, स्वर रहित, मकौर से सूक्ष्म पद को बिढाजू प्राप्त होता है।। ४।। पाँच शब्दादि विषयों में भटकने वाले अति चंचल मप को ब्रात्मा की रिश्म रूप से, चिन्तन करना इसको प्रत्याहार कहते हैं ॥ ४ ॥ प्रत्याहार, घ्यान, प्राणायाम, घारणा, तर्क ग्रौर समाधि इस रीति से योग के छः ग्रंग हैं ।। ६।। जिस प्रकार पर्वत की धातु में रहने वाला मल ग्रग्नि में तपाने से जव जाता है उसी प्रकार प्राण को रोकने से इन्द्रियों में रहने वाला मल जल जाता है।। ७।। प्रागायाम से दोषों को, धारगा से

लन

यय

च<sup>°</sup>ंव ह्म

इर चि

श त्र, है , मे पार्ग

ि ए

पाप को प्रत्याहार से संसर्ग को ग्रौर ध्यान से ग्रनात्म गुर्गों को जला देवे ।। द ।। इस प्रकार पाप के नाश होने पश्चात् श्रात्मा का चिन्तन करे।। ६।। वायु का रेचक ग्रौर पूरक करे इस प्रकार प्रांगायाम तीन प्रकार का है, उनको रेचक, पूरक और क्मभक कहते हैं ।। १० ।। व्याहृति ग्रौर प्रगाव सहित तथा शिरोमंत्र सहित गायत्री का तीन बार पाठ करते हुए प्रारा का नियमन करना, इसको प्रांगायाम कहते हैं ॥ ११॥ भ्राधार चक्र से उठाये हुए वायु को एक नासापुट द्वारा बाहर निकाल देना ग्रीर उदर को संकल्प से रहित, स्थूल प्रारावायु से रहित करना यह रेचक का लक्षरा है।। १२।। कमल की नाल से जिस प्रकार जल ऊपर खेंचने में ग्राता है, उसी प्रकार बाहर के वायु को भीतर खेंचना यह पूरक का लक्षरण है।। १३।। ऊपर श्रीर नीचे क्वास का न लेना और गात्र को हिलने न देना इस प्रकार का योग करना कूम्भक का लक्ष्मग है।। १४।। ग्रंधे के समान न देखना, बहरे के समान शब्द न सुनना और देह को काष्ट के समान देखना यह प्रशान्त का लक्षरा है।। १४।। मन संकल्पात्मक है ऐसे समभ कर बुद्धिमान पुरुष उसको आत्मा में लय करे इस प्रकार मन को ग्रात्मा में तल्लीन करना. उसको धारगा करते हैं । १६॥ शास्त्रानुकूल ऊहापोह को तर्क कहते हैं। साक्षात्कार होने से समभाव की प्राप्ति होती है, उसको समाधि कहते हैं ।। १७ ।। सर्व दोष से रहित सुन्दर भूमि पर दर्भासन बिछावे. मन से रक्षा का संकल्प करके रथ मंडल का जप लन

यय न्ति

च

र्वं

ह्म

**इ**स् चि

श

₹,

कैं।

मे

पार्वि

वि

IU

करे ॥१८॥पश्चात् पद्म, स्वस्ति और भद्रासन आदि किसी भी योगासन से उत्तर की तरफ मुख करके बैठे ॥१६॥ नाक के एक छिद्र को ग्रंगुली से ढाँप कर दूसरे छिद्र से वायु को खेंचे, श्रग्नि को नियम में रखकर यानी मूत्र बंध करके शब्द ब्रह्म का चिन्तन करे ।।२०।। ॐ यह एकाक्षर मंत्र ब्रह्म है ॐ इप ग्रक्षर से रेचन करे, इस प्रकार से दिव्य मंत्रसे पाप नाश होनेके निमित्त भ्रनेक बार किया करे।।२१।। पश्चात् मंत्र को जानने वाला बुद्धिमान् मनुष्य उपरोक्त क्रम से घ्यान धरे। नाभि के ऊपरके भागके विषे प्रथम स्थूल म्रादिकका भौरतिस पीछे स्थूल सूक्ष्मकाच्यानघरे॥२२॥ टेढ़ी, ऊँची नीची दृष्टि का त्याग करके, स्थिर बैठ कर किंचित् भी हिले चले नहीं, इस प्रकार योगाभ्यास करे ॥२३॥ एक मात्रासे ध्यान होता है जार मात्रासे धारएगा तथा बारह मात्रा से योग होता है ऐसा कालानुसारी नियम है ॥२४॥ जो घोष से रहित, व्यंजन से रहित, स्वर से रहित जिनका तालु कंठ भ्रौर स्रोष्ठ स्थान नहीं है, जो नासिका के स्थान से रहित है जिसमें रेफ नहीं है, जो दो उष्म प्राग्ग से रहित है ऐसा जो अक्षर ब्रह्म है सो कभी विकार को प्राप्त नहीं होता ॥ २५॥ जिस मार्ग से मन गमन करता है उसी मार्ग से प्राग् गमन करता है, इस-लिये उस मार्ग से जाने के लिये उसका चिन्तन करे ॥२६॥ हृदय का द्वार, वीयु द्वार ग्रीर मस्तक द्वार ग्रनुक्रम से मोक्ष द्वार सुषिर स्रौर ब्रह्म द्वार कहलाते हैं (यही वह मार्ग है )॥२७॥

भय, क्रोध म्रालस्य, म्रति स्वप्न, म्रति जाग्रत, म्रति म्राहार ग्रथवा निराहार रहना ये सब योगियों को त्याग करना चाहिये॥ २८॥ इस विधि से सम्यक् प्रकार से क्रम करके चितवन करे, इससे तीन मास के भीतर अपने आप ज्ञान का म्राविर्भाव होता है ।। २६ ।। चार मास के पीछे उसे देवता**म्रों** का दर्शन होता है, पांच मास में संसार के क्रम का त्याग और छटे मास में इच्छानुसार कैवल्य को प्राप्त होता है इसमें किसी प्रकार का संशय नहीं है ॥ ३०॥ पृथ्वी तत्त्व की धारणा में प्रगाव का पांच मात्रा पर्यन्त उच्चारण करे, जल तत्त्व की धारणा में चार मात्रा पर्यन्त प्ररावका उच्चाररा करे ग्रग्नि तत्त्वकी धाररा में तीन मात्रा पर्यन्त प्रगाव का उच्चारण करे, वायु तत्त्व की धारएा में दो मात्रा पर्यन्त प्रएाव का उच्चारए करे।। ३१॥ श्राकाश तत्व की धारणा में एक मात्रा पर्यन्त प्रणव का उच्चारएा करे श्रौर ॐकार का चिन्तवन मात्रा से रहित करे, मन से संधि करके आत्मा में आत्मा का चिन्तवन करे।। ३२।।

तीस ग्रंगुल माप का प्राण् वायु है जो हृदय में इन्द्रियों से प्रतिष्ठित है इसको प्राण् वायु कहते हैं ग्रौर बाहर का प्राण् वायु विषय रूप है।। ३३।। दिन ग्रौर रात मिलके मनुष्य के निश्वास एक लाख तेरह हजार एक सौ ग्रस्सी होते हैं।। ३४।। ग्रादि प्राण् का स्थान हृदय है, ग्रुपान का स्थान गुदा है, समान का स्थान नाभि प्रदेश है, उदान का स्थान कण्ठ है। ३४। व्यान वायु सर्व ग्रंग में व्यापक होकर रहता है। ग्रुनुक्रम से पांच

लन

यय

न्ति

वं

हा इस् चि

श

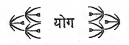
र, है मे

पार्ग

IU

प्राण पांच वर्ण वाले हैं ॥ ३६ ॥ प्राण-वायु मिण समान रक्त वर्गा है, प्राण के मध्य में रहने वाले अपान वायु का बीरबहुट्टी के समान अत्यन्त लाल है ॥ ३७ ॥ प्राणा और अपान दोनों के बीच में रहने बाले समान वायु का वर्ण गऊ के दुग्ध समान श्वेत है, उदान वायु का वर्ण सहज फीका है और व्यान वायु का वर्ण ज्वाला के समान कान्ति वाला है ॥ ३८ ॥ जब वायु मण्डल का छेदन करके मस्तक में जाता है उसके पीछे वह मनुष्य चाहे जहाँ मरे, उसका पुनर्जन्म नहीं होता, उसका पुनर्जन्म नहीं होता ॥ ३६ ॥

।। इति श्री ग्रमृतनाद उपनिषत् समाप्त ।।



# मैत्रं यी उपनिषत्।

## [ 30 ]

#### प्रथम ग्रध्याय।

वृहद्रथ नाम के राजा ने म्रपने बड़े पुत्र को राज्य दिया। यह शरीर नाशवान् है ऐसा समभ वैराग्य वृत्ति से अरण्य में गया। वहाँ जाकर उसने परम तप का श्रारम्भ किया। वह ऊँचे हाथकरके सूर्यके सामने देखा करता था। एक सहस्त्र वर्षके भ्रन्त में राजा के पास एक मुनि भ्राया । यह मुनि बिना धुवें के ग्रग्नि के समान तेज वाला था ग्रौर तेज से सबको जलाता हो ऐसा दीखता था । वह ग्रात्म ज्ञानी था ग्रौर उसका नाम शाकायन्य था । उसने राजा से कहा ''हे राजन् ! तू खड़ा हो, खड़ा हो, श्रौर जो बरदान चाहता हो सो मांग।" राजा प्रगाम करके कहने लगा "हे भगवन् ! मैं म्रात्म ज्ञानी नहीं हूँ, म्रौर भ्राप तो तत्व ज्ञानी हैं, मैं भ्रापसे श्रवरा करने की इच्छा रखता हूँ, ग्राप मुफ्ते उपदेश दीजिये।" तव मुनि ने कहा "समफर्ने में न म्रावे, ऐसा यह परम प्रश्न तू मत पूछ जो कुछ बरदान माँगना हो सो मांगले।" राज। शाकायन्य मुनि के चरण स्पर्श करके यह गाथा कहने लगा ॥१॥ लन

यय

न्ति

च

ह्म

S₹

यि

श

Γ,

राधि

U

"कितनेक बड़े समुद्र सूख जाते हैं, पर्वतों के शिखर टूट जाते हैं, ध्रुव पदार्थ चलायमान होते हैं, गृक्षों के स्थान पर स्थल हो जाता है, पृथ्वी डूब जाती है, देवता ग्रपने स्थान से भ्रष्ट होते हैं, संसारमें इस प्रकारके काम ग्रौर भोग किस कामके हैं कि जिसके ग्राश्रय से बार बार ग्रावागमन हुग्रा करता है? इससे ग्राप मेरा उद्धार करने योग्य हैं, जैसे क्रप में जल से ढका हुग्रा मेंढक हो तैसे मैं इस संसार में पड़ा हूँ, हे भगवन्! ग्राप हमारा उद्धार करने वाले हैं।।२।। हे भगवन्! यह शरीर मैथून से उत्पन्न हुग्रा है, ज्ञान से रहित है ग्रौर केवल नरक ही है। मूत्र द्वार से निकला हुग्रा है, हिड्डयों से चिना है, मांस से मढ़ा हुग्रा है, चर्म से सिया गया है, विष्टा, मूत्र, वात, पित्त, कक्र, मज़ा, मेद, वसा ग्रौर ग्रनेक मल से ज्याप्त है। इस प्रकार शरीर की स्थित होने से ग्राप ही हमारी गित रूप हैं"।।३।।

तब भगवान् शाकायन्य प्रसन्न होकर राजा से कहने लगे "हे महाराज—इक्ष्वाकु वंश में श्रेष्ठ बृहद्रथ! तू श्रात्मज्ञानी है, कृत कृत्य है, तू मस्त इस नाम से प्रसिद्ध है, तेरे श्रात्मा का वर्णन इस प्रकार है:—तू देख कि जो शब्द स्पर्श वाले श्रर्थ हैं, वे श्रनर्थ हों इस प्रकार शरीर में स्थिति करके रहते हैं, इन शब्दादि श्रर्थों में जो श्रासक्त है, वह भूतात्मा परम पद का स्मर्ण, नहीं कर सकता (१) तप के सामर्थ्य से सत्व की प्राप्ति होती है, सत्व से मन की प्राप्ति है, मन से श्रात्म प्राप्ति होती है श्रीर श्रात्म साक्ष्यत्कार से पुनराष्ट्रित नहीं होती। (२) जैसे

लकड़ी रहित ग्रग्नि ग्रपनी उत्पत्ति विषे लय हो जाता है, तैसे ही वासना का क्षय होने से चित्त ग्रपने कारए। में लय हो जाता है (३) जिनका चित्त ग्रपने कारगा में लय हो जाता है उनका मन फिर इन्द्रियों के विषयों में भोह को प्राप्त नहीं होता। उन सत्यनिष्ठ पुरुषों के मन की वृत्तियां केवल प्रारब्ध के अनुसार उठती हैं इसलिये वे मिथ्या हैं। (४) यह चित्त ही संसार है, इस का प्रयत्न से शोधन करना चाहिए, जिस प्रकार का चित्त हो पुरुष उसी मय हो जाता है यह सनातन रहस्य है। (४) चित्त के प्रसाद से गुभागुभ कर्म का नाश होता है ग्रौर प्रसन्न ग्रात्मा में स्थिति पाकर भ्रव्यय सुख को भोगता है। (६) जिस प्रकार प्राणी का चित्त ग्रासक्ति वाला होकर विषयों में लुब्ध होता है, इसीप्रकार ब्रह्ममें ग्रासक्त हो तो कौन बंधनसे मुक्त न हो (७)हृदय कमलमें परमात्मा का ध्यान करना चाहिए। यह परमात्मा साक्षी रूप है ग्रीर शुद्ध चित्त वाले को परम प्रेम का विषय है ( ८ ) वह मन ग्रौर वागाी का ग्रविषय है। वह निर्विशेष परमात्मा केवल सता मात्र प्रकाश हो ऐसा एक प्रकाश रूप है श्रीर भावना के परे ( ६ ) वह हेय ग्रीर उपादेय से रहित है ग्रीर सामान्य विशेष भावों से रहित है वह ध्रुव अत्यंत गम्भीर तेज और तम से रहित संकल्प का ग्रभाव रूप ग्राभास से रहित ग्रीर मोक्ष स्थान रूप है (१०) वह नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्वभाववाला सत्यरूप, सूक्ष्म, विभुरूप, श्रद्वितीय, श्रानन्द का सागर रूप, परम रूप, सोहमस्मि इस नाम वाला प्रत्यक् ग्रीर संशय से रहित है। (११) ग्रानन्द

रूप स्वाश्रय में रहने वाला, श्राशारूपी पिशाचिनी का नाश करने वाला, सब प्रकार के संग से रहित और जगत् को माया रूप देखने वाले ऐसे मुफमें (श्रज्ञान रूप) ग्रापत्ति किस प्रकार प्रवेश कर सकें ? (१२) वर्गाश्रम श्रीर ग्राचार से युक्त ग्रज्ञानी ग्रपने २ कर्म के ग्रनुसार फल प्राप्त करते हैं, जो वर्गादि धर्मों का त्याग करता है वह पुरुष स्वानन्द से तृप्त होता है। (१३) वर्गा-श्रम धर्म श्रीर श्रवयव युक्त ग्रपना शरीर ग्रादि श्रीर ग्रंत वाला ग्रीर केवल कष्ट ही देने वाला है। ग्रपनी तथा पुत्रादि की देह में जो ग्रभिमान से रहित होता है, वह सुख करने वाले ग्रनंत में स्थिति करता है।" (१४)॥ ४॥

### दूसरा ग्रध्याय।

एक समय मैत्रेय नाम के मुनि कैलाश में गये, वहाँ जाकर महादेव से कहने लगे 'हे भगवन् ! मुफ्ते परम तत्व के रहस्य का उपदेश कीजिये।" महादेव बोले ''देह देवालय है ग्रीर जीव ही शिव रूप हैं। ग्रज्ञानरूपी निर्माल्य का त्याग कर 'सोहं'' (वह ग्रीर मैं एक हूँ) इस प्रकार की भावना से उसका पूजन करना चाहिये॥ १॥ ग्रभेद का साक्षात्कार ज्ञान रूप है, सब प्रकार के विषयों से रहित होना ध्यान है, मन से दोषों का त्याग करना स्नान रूप है ग्रीर इन्द्रिय निग्रह करना शौच रूप है ॥ २॥ ब्रह्म रूप ग्रमृत पीना चाहिये, देह के रक्षण ग्रर्थ ही भिक्षा करना चाहिये ग्रीर हैं त से रहित ऐसे एक।न्त स्थान में ग्रकेले रहना

े लन यय निट

च व ह

5**্** থি

ा, हि मे गा

F U चाहिये। इस प्रकार बुद्धिमान् को चलना चाहिये, इस प्रकार करने से मुक्ति होती है।। ३।। माता पिता के मल से उत्पन्न मरण धर्म वाला शरीर है !। ४ ।। वह सुख दुख का स्थान रूप है, ग्रपवित्र होने से स्पर्श करके स्नान करना चाहिये। यह देह धातुओं से बना है, रोग वाला है, पाप का ग्राश्रय ग्रीर ग्रशाश्वत है ॥ ४ ॥ वह विकार स्रौर स्राकार से पूर्ण है, उसका स्पर्श करके स्नान करना चाहिये, इसमें से स्वाभाविक रीति से ही उत्पन्न हुए मलों का नव द्वारों से स्नाव हुआ करता है।। ६॥ वह दुर्गिन्ध युक्त मल वाला है, उसको स्पर्श करके स्नान करना चाहिये। माता पिता सूतक में हैं, ऐसे सम्बन्ध सहित ही जन्म है।। ७।। मरण ग्रशौच वाला भी देह है, उसका स्पर्श करके स्नान करना चाहिये। यह मैं हूँ श्रीर यह मेरा देह है इस रीति के श्रिममान वाला शरीर है श्रीर विष्टा, सूत्र, राल श्रादि दुर्गन्धि का त्याग करने वाला है।। 5।। लोकिक रीति से वह मृतिका और जल से शुद्ध ग्रौर पवित्र होता है परन्तु वास्तविक रीति से तो शरीर चित्त की शुद्धि से शुद्ध होता है, तीनों प्रकार की वास-नाश्रों के क्षय से वह शौच होता है, ज्ञानरूपी मृत्तिका श्रौर वैराग्यरूपी जल से धोने से देह पवित्र होता है।। ६।। भ्रद्धैत भावना भिक्षारूप है श्रीर द्वैत भावना भक्षरा करने योग्य नहीं है, गुरु श्रीर शास्त्र का कथन किया हुग्रा भाव ही भिक्षुक की भिक्षा कहलाती है।। १०।। संन्यास ग्रह्मा करके संन्यासी ग्रपने ईश को स्वतः छोड़ता है, जैसे चोर जेलखाने से छूट कर दूर

बसता है।। ११।। अहंकाररूपी पुत्र का, संपत्रूपी भाई का, मोहरूपी मन्दिर का भ्रौर आशारूपी पत्नी का जव त्याग करने में ग्राता है, तब ग्रवस्य मुक्त होता है।। १२।। जिसकी मोह रूपी माता मर गई है, ज्ञानरूप जिसका पुत्र उत्पन्न हुन्ना है, जिसको ये दो प्रकार के सूतक प्राप्त हुए हैं, ऐसे मुभको संध्या क्यों करनी चाहिये ।। १३ ।। हृदयाकाश में चित्तरूपी सूर्य सर्वदा प्रकाशता है, जो ग्रस्त, उदय से रहित है, तो संध्या को क्यों करना चाहिये।। १४।। सब एक ग्रौर ग्रद्धयरूप है, गुरु के उपदेश से जिसको इस प्रकार निश्चय हुआ है, बह ही एकांत स्थान कहा है, मठ ग्रथवा ग्रन्य बन एकांत नहीं है।। १५॥ जो संशय भाव रहित है, उसकों मुक्ति है परन्तु जो संशय बाला है, उसको एक जन्म में ग्रथवा ग्रनेकों जन्मों में भी मुक्ति नहीं है, इस कारएा विश्वास को प्राप्त करना चाहिये।।१६॥ कर्म का त्याग यह संन्यास नहीं है, संन्यास की दोक्षा लेने से संन्यास नहीं होता है, जीवात्मा ग्रौर परमात्मा की एकता होना, यही संन्यास है ।! १७ ।। सब प्रकार की एषगायें जिसको वमन किये हुए भोजन के समान हैं श्रौर जो देहाभिमान रहित है उसका संन्यास में श्रधिकार है ॥ १८ ॥ जब मन से सब वस्तुग्रों में वैराग्य हो तब ग्रधिकारी संन्यास धारएा करे नहीं तो वह पतित होता है ।। १६॥ धन की इच्छा से, अन श्रीर वस्त्र की इच्छा से श्रीर प्रतिष्ठा प्राप्त होने के निमित्त जो संन्यास लेता है, वह दोनों लोकों से भ्रष्ट होता है ग्रीर उसे

इ लन यय

च ंव

न्ति

व स

यि

श

r, B

र्गा

a m

मुक्ति की प्राप्ति नहीं होती।। २०।। तत्त्व का चिंतन उत्तम है, शास्त्र का चितन मध्यम है, मंत्र का चितन अधम है और तीर्थों का भ्रमगा ग्रधम से भी ग्रधम है।। २१।। जैसे वृक्ष की शाखा के प्रतिबिम्ब में लगे हुए फल का स्वाद यथा है तैसे ही मूढ़ को ग्रनुभव बिना ब्रह्मानन्द वृथा है।। २२।। जिस यति की मधुकरीरूप माता है, वैराग्यरूप पिता हैं, श्रद्धारूप स्त्री है, ज्ञानरूप पुत्र है, वह मुक्त है, उसको कुछ भी त्यागना न चाहिये।। २३।। धन में जो बड़े हैं, वय में जो बड़े हैं, तैसे ही जो विद्या में बड़े हैं, वे सब ही जो ज्ञान में बड़ा है, उसके शिष्य ग्रौर शिष्य के शिष्यरूप हैं ॥ २४॥ जिसका चित्त माया से सूढ़ है श्रीर श्रात्मरूप मुभको पूर्गारूप से जिसने प्राप्त किया वे विद्वान् होते भी कौवे के समान क्षुद्र उदर को सूर्ण करने के लिये ही घूमते हैं।। २४।। पाषागा, सुवर्गा, मिगा और मृतिका से बनी हुई मूर्ति की बाह्य पूजा मुमुक्षुग्रों को पुनर्जन्म ग्रौर भोग को देने वाली है। पुनर्जन्म न हो इसलिये यति को अपने हृदय में ही ग्रर्चन करना चाहिये ग्रौर बाह्यर्चन का त्याग करना चाहिये ॥ २६ ॥ समुद्र में पानी से भरा हुआ घट भीतर ग्रौर बाहर से पूर्ण है, तैसे ही आकाश में रहने वाला घट भीतर के भाग में शून्य है ग्रीर बाहर के भाग में शून्य हैं (वैसा यह हैं) ॥ २७ ॥ भाव ग्राह्यरूप से तू मत हो, तैंसे ही ग्राहक आत्मा-रूप से मत हो, सब भावनाओं का त्याग करके शेषरूप से रहने वाला तू हो ॥ २८ ॥ वासना त्याग के साथ द्रष्टा, दर्शन, दश्य

का त्याग कर, दर्शन के पूर्व द्रष्टा रूप से रहे हुए ग्रात्मा का ही ग्रवलम्बन कर ।। २६ ।। सब संकल्प शान्त होने से शिला के समान जो स्थिति है, जो जाग्रत ग्रौर निद्रावस्था से रहित है, वह ही श्रेष्ठ स्वरूप स्थिति है" ।। ३० ।।

### । तीसरा अध्याय।

मैं हूँ, पर रूप में हूँ, ब्रह्म रूप में हूँ, सबका उत्पत्ति स्थान में हूँ, सब लोगों का गुरू मैं हूँ, सब लोकों में जो हूँ, वह मैं हूँ, ।। १।। मैं ही सिद्ध रूप हूं, परम रूप मैं हूँ, शुद्ध रूप मैं हूँ, मैं हमेशा हूँ वह मैं हूं, नित्य हूँ, निर्मल रूप मैं हूँ ॥ २ ॥ विज्ञान रूप मैं हूँ, विशेष रूप मैं हूं, सोम रूप मैं हूँ, सकल रूप मैं हूँ शुभ रूप से मैं हूँ, शोक से रहित रूप से मैं हूँ, चैतन्य रूप मैं हूँ ग्रीर उत्तम रूप मैं हूँ, ॥ ३ ॥ मैं मान और अपमान से रहित हूँ, मैं निग्रा हुँ, मैं शिव हूँ, मैं द्वैत ग्रीर श्रद्वैत से रहित हूँ, मैं द्वन्द्वों से रिहत हूं, और वह मैं आप हूं।। ४।। भाव और अभाव से रहित मैं हूँ; वागा से रहित मैं हूँ, कान्ति रूप से मैं हूँ शून्य ग्रौर अशुन्य के प्रभाव रूप से मैं हूँ और शोभन और अशोभन रूप से मैं हूँ ॥ ५ ॥ तुल्य ग्रीर अतुल्य से रहित हूँ, निन्य शुद्ध ग्रीर सदा शिव रूप हूं, सब ग्रौर सब नहीं, इन दोनों के रहित रूप से, सात्विक रूप से श्रीर सदा रूप से मैं हूँ ।। ६ ।। एक की संख्या से रहित, दो की संख्या से रहित सद् श्रीर असद रहित रूप

थप यय न्हि

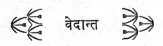
च के हर स

ा, है मे

> ि ए

ग्रौर संकल्प रहित रूप से मैं हूँ ॥ ७ ॥ ग्रनेक ग्रात्मा के भेद रहित रूप से अखंड आनन्द की मूर्ति मैं हूँ, मैं नहीं हूँ, अन्य रूप से मैं नहीं हूँ, देहादिक रहित रूप से मैं हूँ, ॥ ८॥ आश्रय ग्रौर ग्रनाश्रय रहित रूप से ग्राधार रहित रूप से बंध मोक्ष रहित रूप से शुद्ध ब्रह्म रूप मैं हूँ ॥ ६ ॥ चिन्तादि सव से रहित, परम रूप, परात्पर रूप, सदा विचार रूप, विचार रहित रूप हूं, सो मैं हूँ ॥ १० ॥ मैं ही सनातन, ग्रकार, उकार ग्रौर मकार रूप हूँ, ध्याता, ध्यान ग्रीर ध्येय रहित रूप मैं हूं, ।। ११ ।। संपूर्ण रूप सच्चिदानन्द लक्षरा रूप सब तीर्थों के स्वरूप परमात्मा रूप ग्रौर शिव रूप मैं हूँ ॥ १२ ॥ लक्ष्य ग्रौर ग्रलक्ष्य रहित रूप से ग्रखंड रस रूप माता, मान ग्रौर मेय रहित रूप से शिव रूप मैं हूँ।। १३॥ मैं जगत् रूप नहीं हूँ, सबका द्रष्टा रूप, नेत्रादि रहित रूप से बृद्ध रूप, ज्ञान रूप, प्रसन्न रूप श्रीर पर रूप हूँ।। १४।। सब इन्द्रिय से रहित हूं, सब कर्मों का कर्ता भीं मैं हूँ, सब वेदान्त से तृप्त श्रौर सुलभ रूप से मैं हूँ ।। १५ ।। मुदित श्रीर प्रमुदित रूप, सब मौन के फल रूप श्रीर सदा नित्य चिन्मय रूप मैं हूँ ॥ १६ ॥ जो कुछ है उतसे होन रूप से, स्वल्प रूप से, चिन्मात्र रूप ग्रौर चिन्मय हृदय ग्रन्थि रहित रूप से ग्रीर हृदय कमल के मध्य में रहने वाला मैं हूँ।। १७।। छः विकारों से रहित, छः कोशों से रहित, छः शत्रुग्रों से रहित, भीतर से भी विशेष भीतर मैं हूँ ॥ १८॥ देश काल से रहित, दिशा रूपी वस्त्रों से सुखी ऐसा मैं हूँ, मेरे सिवाय ग्रन्य कुछ नहीं हैं, मैं विमुक्त हूँ ग्रौर नकार से रहित है।। १६।। अखंडाकाश रूप, अखंडाकाश रूप, प्रपंच से मुक्त चित्त वाला श्रीर प्रपंच से रहित हूँ ।। २० ।। सर्व प्रकाश रूप, चिन्मात्र ज्योति रूप, तीनों काल से रहित और कामादि से रहित मैं हूँ ॥ २१ ॥ शरीरादिक के दोषों से रहित, निर्गुरा मात्र एक रूप, मुक्ति से रहित मुक्त रूप श्रीर मोक्ष रहित मैं सर्वदा हूँ ॥ २२॥ सत्य ग्रौर ग्रसत्यादि से रहित, हमेशा केवल सद्भाव से नहीं हूँ, जाने योग्य स्थानसे रहित, गमनादि से रहित हूँ ॥ २३ ॥ मैं हमेशा सम रूप, शांत रूप, पुरुषोत्तम हूँ, ऐसा जिसका स्वानुभव है वह मैं हूँ, इसमें संशय नहीं है ॥ २४ ॥ जो कोई एक बार भी यह सुनता है, वह ग्राप ब्रह्म रूप हो जाता है, ऐसा उपनिषत् विद्या कहती है ।। २४ ।।

॥ इति मैत्रेयी उपनिषत् समाप्त ॥।



लन यय न्ति

कं कं स्टि

श ि है मे गा

## नाद बिन्दु उपनिषत्। [३१]

हैं कार की श्रकार दांई पंख है, उकार वांई पंख है, मकार पुच्छ है ग्रीर ग्रध मात्रा शिर है।।१।। गुगा उसके पाद ग्रादिक हैं तत्र उसका शरीर है ग्रीर धर्म ग्रधमें उसकी दांई बांई ग्रांखें हैं।।२।। पैर में भूः लोक है, घोंटू में ग्रंतिरक्ष है, किंट में स्वर्गलोक है, ग्रीर नाभि में महलोंक है।।३।। हृदय में जनलोक है, कंठ में तपलोक है ग्रीर भ्रू ग्रीर ललाट के मध्य में सत्यलोक है।।४।। वह हजारों मंत्रों से प्रकट 'सहस्राहन्यं' प्राप्त पुष्प प्रग्तव मंत्र का वर्गन किया गया है। हंसयोग में पारंगत पुष्प प्रग्तव की इस प्रकार उपासना करता है।।४॥ तव सैकड़ों ग्रीर करोड़ों पाप कर्म भी उसमें प्रवेश नहीं कर सकते ग्रथीत उसके सब पाप नष्ट होजाते हैं।

ग्राग्न प्रथम की ग्रकार मात्रा हैं, वायु दूसरी उकार मात्रा है।। ६।। सूर्य देव तीसरी मकार मात्रा है ग्रौर वरुग चौथी ग्रौर सबसे श्रेष्ठ ग्रर्ध मात्रा है उसे बुद्धिमान् मनुष्य जाने।। ७।। ये चारों मात्रा काल भेद से एक २ की तीन २ होकर बारह होती हैं, इस ॐ का व्याख्यांन धारगा के निमित्त करते हैं।। ६।। प्रथम घोषिगों मात्रा, दूसरी विद्या मात्रा (विधुन्माली), तीसरी लन

यर

न्ति

市等市 張 景 包 帮 小小小年 年

वि

पतंगिनी श्रौर चौथी मात्रा वायु वेगिनी।। १।। पाँचवी मात्रा नामधेया, छठीऐन्द्रि, सातवीं वैष्णावी श्रीर श्राठवीं शांकरी ॥१०॥ नवमी महति, दशवीं घृति, ग्यारहवीं नारी श्रीर वारहवीं ब्राह्मी ॥ ११ ॥ प्रथम मात्रा में जिसका प्राग् छूटता है, वह भारतवर्ष का सार्वभौम राजा होता है ॥ १२ ॥ दूसरी मात्रा में जिसका प्राण छूटता है, वह महात्म्य वाला यक्ष होता है, तीसरी मात्रा में जिसका प्रारा छुटता है, वह विद्याघर होता है श्रौर चौथी मात्रा में जिसका प्रारा छुटता हैं वह गंधर्व होता है।। १३।। पांचवीं मात्रा में जिसका प्राण छूटता है वह सोमलाक में देवत्व को प्राप्त होता है।। १४।। छठी मात्रा में जिसका प्राण छूटता है वह इन्द्रके साथ सायुज्यपने को प्राप्त होता है जिसका प्राग् सातवीं मात्रा में छूटता है, उसे विष्णु लोक की प्राप्ति होती है स्रौर जब ग्राठवीं मात्रा में मृत्यु होता है तब रुद्र के साथ रुद्र लोक को प्राप्त होता है।। १५।। नवमी मात्रा में मररा होता है तब मह-र्लीक को प्राप्त होता है, दशवीं मात्रा में मृत्यु होने से जनलोक को प्राप्त होता है, एकादश मात्रा में मृत्यु होने से तपलोक को प्राप्त होता है ग्रौर बारहवीं मात्रा में प्रागा का वियोग होने से साक्षात् ब्रह्म को प्राप्त होता है।। १६॥

ब्रह्म शुद्ध, व्यापक, निर्मल श्रीर शिवरूप श्रीर प्रकाशरूप है, इस ब्रह्म में से ज्योतियों की उत्पत्ति होती है।। १७॥ जब मन श्रतीन्द्रिय श्रीर गुगातीत होकर उसका लय होता है तब वह उपमा रहित शांत, योगयुक्त शिवमें टिकता है।। १८॥ वह जीव

शिव मैं तन्मय होकर होकर, त्वरित शरीर को छोड़ता है तब सर्व संग से रहित होकर योग मार्ग से चलता है।। १६।। तब उसके सव बंधन टूट जाते हैं, विमल होकर कमलापित होता है ग्रीर ब्रह्म भाव से परमानन्द की प्राप्ति होती है।। २०।।

ग्रात्मा को सतत जानते हुए बुद्धिमान् काल व्यतीत करे ग्रीर सर्व उद्देग रहित प्रारव्य को भोग लेता है।। २१।। तत्त्व विज्ञान होने पर भी प्रारब्ध खूटता नहीं है परन्तु तत्त्व ज्ञान के पीछे प्रारब्ध दीखता नहीं है ॥२२॥ जैसे स्वप्न के पदार्थ जानने पर मिथ्या होते है वैसे देहादि मिथ्या हैं, ऐसे ही जन्मा-न्तर में किये हुए कर्मों का जो बोघ होता है उसे प्रारव्ध कहते हैं।। २३।। जैसे स्वप्न के ग्रध्यास में किये हुए कर्मों का स्थूल देह से संबंध नहीं है इसी प्रकार जन्मान्तर के किये हुए कर्मों से पुरुष का भाव नहीं होता।। २४।। ग्रध्यस्त का जन्म कहां श्रौर जन्म के ग्रभाव से स्थिति कहां ? बरतनों के उपादान कारएा मृत्तिका के समान सव प्रपंचके उपादान को देखता है।। २५॥ सब कुछ ग्रज्ञान ही है, जव ऐसा वेदान्त से जाना ग्रौर जान कर ग्रज्ञान चला गया, तब विश्व कहां है ! जैसे रस्सी के प्रबोध से सर्प को भ्रम से ग्रहरण करता है ॥ २६ ॥ इसी प्रकार सत्य को न जानने से मूढ़ मनुष्य जगत को देखते हैं, रस्सी के जानने से सर्प का रूप कहीं नहीं दीखता।। २७।। ग्रधिष्ठान के जानने से जब प्रपंच शून्य हो जाता है तब प्रपंच की देह और प्रारब्ध की स्थिति कहां ? ॥ २८ ॥ ग्रज्ञानी मनुष्यों के बोध के निमित्त

लन

यर

न्ति

ह्म

**F** 

वि

श

प्रारब्ध का कथन किया है। काल पाकर प्रारब्ध का क्षय होता है तब।। २६।। ब्रह्म-प्रग् व संधान से जैसे बादल हट जाने से सूर्थ का ग्राविर्भाव होता है, ऐसे ही ग्रज्ञान के निवृत्त होने से नाद ज्योति रूप मंगलकारी ग्रात्मा का स्वयं ग्राविर्भाव हो जाता है।। ३०।। योगी को सिद्धासन से बैठ कर वैष्ण्वी मुद्रा का ग्रमुसन्धान करना चाहिये ग्रौर दिहने कर्गा में सदा होने वाले भीतर के नाद को सुनना चाहिये।। ३१।। नाद का ग्रम्यास करने से बाहर की ध्विन का रोध होता है। ग्रमुकूल नाद से प्रतिकूल नादों को जीत कर तुर्य पद को प्राप्त होता है।। ३२॥ प्रथम सुनने वाले को ग्रनेक प्रकार के महान् नाद सुनने में ग्राते हैं, जैसे २ ग्रम्यास बढ़ता जाता है तै से २ सूक्ष्म से सूक्ष्म सुना जाता है।। ३३॥

प्रथम समुद्र, बादल भेरी श्रौर भरने के समान शब्द, मध्य में मृदंग का शब्द, घन्टे का शब्द ।। ३४ ॥ श्रन्त में किंकिणी, बांसरी बीएण श्रौर श्रमर का शब्द होता है। ऐसे श्रनेक प्रकार के सूक्ष्म से सूक्ष्म नाद सुनाई देते हैं ॥ ३४ ॥ स्थूल नाद सुनने से बड़े भेरी श्राद्धिक के समान नाद होता है, वही सूक्ष्म से सूक्ष्म नाद का ध्यान करे ॥ ३६ ॥ वड़े को छोड़ कर सूक्ष्म में श्रौर सूक्ष्म को छोड़ कर बड़े में रमएण करने से चंचल मन श्रौर कहीं नहीं जाता ॥ ३७ ॥ प्रथम जिस किसी नादमें मन लग जाय जसी में स्थिर करने से मन उसमें लय को प्राप्त हो जाता है ॥ ३६ ॥ बाहर के सब पदार्थी भूल कर दूध में जल के

समान मन नाद में मिल कर-एक रूप होकर सहज ही चिदा-काश में लीन हो जाता है।। ३६।। इसलिये संयम करने वाले अभ्यासी को बाह्य पदार्थों में उदासीन होकर उन्मनी भाव को उत्पन्न करने वाले नाद का शीघ्र ही ग्रम्यास करना चाहिये।।४०।। सब चिंताओं को छोड़ कर, सब कियाओं से रहित होकर एक नाद का हो ग्रनुसंधान करने से चित्त उसी में लय हो जाता है।। ४१।। जिस प्रकार भ्रमर रस को पीता है, गन्ध की स्रपेक्षा नहीं करता इसी प्रकार नाद में ग्रासक्त हुग्रा चित्त विषयों की इच्छा नहीं करता।। ४२।। जिस प्रकार नाद के ग्रहरण से सर्प चंचलता को छोड़ देता है इसी प्रकार नाद में बद्ध हुम्रा चित्त रूप अन्तःकररा में रहने वाला सर्प ॥ ४३॥ एकाग्र होकर जगत को भूल जाता है फिर कहीं भी नहीं जाता । मनरूप मदोन्मत्त हाथी जो विषश रूप वन में घूमा करता था, ॥ ४४ ॥ उसके नियमन करने में समर्थ यह नाद ही पैने ग्रंकुश के समान है, मन रूप हरिन के बांधने को नाद रूप जाल है।। ४५॥ स्रान्तर समुद्र के रोकने के लिये ज्योति स्वरूप ब्रह्म-प्रगाव में संलग्न नाद ही किनारा है।। ४६।। जहां मन लय को प्राप्त होता है वह विष्णु का परम पद है। जब तक शब्द की प्रवृत्ति होती है तब तक स्राकाश की कल्पना है।। ४७।। जब रहित होता है तब परब्रह्म में समन होता है, जब तक मन है तब तक नाद है नाद के ग्रंत में मनोन्मनी होती है।। ४८॥ जब शब्द ग्रक्षर में क्षीए हो जाता है तब निशब्द रूप परम पद ही रहता है, हमेशा नाद यर

न्ति

च थं

ह्म

天 回

श

πf

U

का अनुसंघान करने से वासना का क्षय होता है। ४६॥ जहां मन रूप वायु का निसंशय निरंजन में लय होता है, वहां हजारों करोंड़ नाद और सैकड़ों करोड़ बिन्दु ॥ ५०॥ सबका ब्रह्म प्रण्य रूप नाद में लय हो जाता है, तब सब अवस्थाओं से और सब चिताओं से रहित होता है।। ५१॥ जो योगी मरे हुए के समान टिकता है, उसकी मुक्ति में संशय नहीं है, वह शंख अथवा दुन्दुभी का नाद कभी नहीं सुनता॥ ५२॥ स्थिरता वाली उन्मनी अवस्था में शरीर काठ के समान जड़ होजाता है, वह (योगी) शीतोष्ण, सुख दु:ख को नहीं जानता॥ ५३॥ समाधी में मान अपमान नहीं होता चित्तहीन होने से योगी तीनों अवस्थाओं को नहीं प्राप्त होता। ५४॥ जाग्रत और निद्रा से रहित स्वस्वरूप में टिक जाता है।। ५४॥ दृश्य बिना उसकी दृष्टि स्थिर होती है, प्रयत्न बिना वायु स्थिर होता है अवलम्बन बिना चित्त स्थिर होता है, यह ही आंतर नाद रूप ब्रह्मपना है॥ ५६॥

॥ इति नाद विन्दु उपनिषत् समाप्त ॥



## अद्य तारकोपनिषत्

### [ ३२ ]

श्रब हम यति, जितेन्द्रिय श्रीर शम दम श्रादि षट् गूगों से पूर्ण पुरुषों के लिये भ्रद्वय तारक उपनिषत् का व्याख्यान करते हैं। 'मैं चित् स्वरूप हूँ' इस प्रकार हमेशा भाव करता हुम्रा, म्रांखों को ठीक २ वन्द रख कर म्रथवा कुछ खुली रख कर ग्रंतर दृष्टि से भृकुटी के ऊपर के श्राकाश में सिच्चदानन्द तेज समूहरूप परब्रह्म का अवलोकन करते हुए परब्रह्म रूप होजाता है। परब्रह्म को तारक कहने का कारण यह है कि वह गर्भ, जन्म, बुढ़ापा, मरण श्रीर संसार इन महाभयों से तारण करता है। जीव श्रीर ईश्वर को मायिक जान कर सब विशेष भावों का 'वह नहीं, वह नहीं' इस प्रकार जो त्याग करने से जो भ्रवशेष रहता है, वह ग्रद्धय ब्रह्म है। इस ब्रह्म की सिद्धि के लिए तीन लक्ष्य का अनुसंघान करना चाहिये। देह के मध्य भाग में सुषुम्ना नाम की बह्म नाड़ी सूर्य के समान रूप वाली ग्रौर पूर्ण चन्द्र के समान प्रकाश वाली वर्तती है वह सूलाधार से आरम्भ होकर ब्रह्मरन्ध्र तक गई हुई है। इस ब्रह्म नाड़ी के मध्य में करोड़ों बिजली के समान प्रकाश वाली कमल के तंतु के समान सूक्ष्म ग्रंग वाली कुँडलनी प्रसिद्ध है। मन से इसका दर्शन लन

यर

न्ति

व

र्वं

ह्म

₹

E

श

ं, है मे

rrf

करने से मनुष्य सब पापों से रहित होकर मुक्त हो जाता है। तारक ब्रह्म के योग से कपाल के उर्ध्व में रहे हुए ललाट के विशेष भाग में तेज के विस्फुर्लिगों को जो हमेशा देखता है, वह सिद्ध होता है। तर्जनी ग्रंगुली के ग्रग्रभाग से दोनों कानों के छिद्रों को बन्द करने से फुत्कार शब्द उत्पन्न होता है। जब मन उसमें स्थित करता है तब चक्षुग्रों के मध्य भाग में नील ज्योति स्थान को ग्रंतर्ह ष्टि से देखने से योगी निरितशय सुख को प्राप्त होतां है इसी प्रकार हृदयमें भी देखता है। इस प्रकार ग्रंतर्लक्ष्य के लक्षरा की मुमुक्षुग्रों को उपासना करनी चाहिये।

अब बहिर्लक्ष्य को कहते हैं:—नासिका के अग्र भाग में क्रम से चार छः दश अथवा बारह अंगुल की दूरी से कुछ नील श्यामता लिये हुए रक्त भृंग के समान प्रकाश जो पीत शुक्र वर्गा से युक्त है जब उसको आकाश में देखता है तब वह योगी होता हैं। चल दृष्टि से आकाश में देखने वाले पुरुष की दृष्टि के आगे ज्योति के किरण वर्तते हैं उनके देखने से योगी होता है। अथवा नेत्र के कोण प्रदेश में तम सुवर्ण के समान ज्योति के किरणों को जब दृष्टि देखती है तब वह स्थिर हो जाती है। मस्तक के ऊपर बारह अंगुल पर ज्योति को देखने वाला अमृत भाव को प्राप्त होता है। चाहे जहां स्थित हो जो मस्तक में आकाश ज्योति को देखता है वह योगी होता है।

ग्रब मध्य लक्ष्य का लक्षरा कहते हैं:--प्रातःकाल चित्रादि वर्गा वाले ग्रखण्ड सूर्य के चक्र के समान, ग्रग्नि के ज्वाला के समान ग्रौर उनसे रहित ग्रन्तरिक्ष के समान देखता है, उनके श्राकार के समान होकर टिकता है, उसके फिर दर्शन से गुरा रहित स्राकाश हो जाता है। चमकने वाले तार के प्रकाश से प्रकाशमान, प्रातःकाल के ग्रन्थकार के समान परम ग्राकाश होता है। कालानल के समान प्रकाश वाला महाकाश होता है। सर्व से उत्कृष्ट प्रकाश वाला, प्रवल ज्योति तत्त्वाकाश होता है। कोटि सूर्य के प्रकाश के वैभव के समान सूर्याकाश है। इस प्रकार वाहर ग्रौर भीतर टिका हुग्रा ग्राकाशप अक तारक का लक्ष्य है। उसको देखने वाला, कर्म बंधन से मुक्त होकर उसी श्राकाश के समान हो जाता है। इस कारण तारक का लक्ष्य ही श्रमनस्क फल का देने वाला होता है। यह योग दो प्रकार का है:- पूर्वार्ध तारक ग्रौर ग्रमनस्क-उत्तरार्ध तारक । इसमें यह क्लोक है:-पूर्व ग्रौर उत्तर विधान करके इस योग को दो प्रकार का जानो। पूर्व को तारक और दूसरे को अमनस्क जानो। नेत्रों में रहे हुए तारकों से सूर्य और चन्द्र के प्रतिबिम्ब दीखते हैं। तारकों से जैसे ब्रह्माण्ड में सूर्य ग्रौर चन्द्र मण्डल का दर्शन होता है वैसे ही ब्रह्माण्ड के समान पिण्ड में शिर के मध्य भाग के स्थान में सूर्य और चन्द्र मण्डल दोनों हैं, ऐसा निश्चय करके उनका दर्शन करना चाहिये। दोनों एक ही है ऐसी दृष्टि रखकर मन को युक्त करके ध्यान करे; क्योंकि मनोयोग न

लन

यय

न्ति

व %व

ह्म

天日

श

· ho in

πf

्व ए होने से इन्द्रियों की प्रवृत्ति को ग्रवकाश मिलता है। इसलिये ग्रन्तर दृष्टि से तारक ही का ग्रनुसन्धान करना चाहिये।

यह तारक दो प्रकार का है: - मूर्ति तारक ग्रीर ग्रमूर्ति तारक जो इन्द्रियों के अन्त में है, वह मूर्ति तारक है। जो दोनों भृकु-टियों से अतीत है, वह अमूर्ति तारक है। अन्तर के पदार्थों के विवेचन में सर्वत्र मन सहित ग्रभ्यास करना चाहिये। सत्व के दर्शन से युक्त मन से अन्तर में देखने से दोनों तारकों से ऊर्घ्व में टिका हुग्रा सचिदानन्द ब्रह्म ही है। इससे सिद्ध होता है कि ब्रह्म शुक्ल तेजोमय है। वह ब्रह्म मन सहित नेत्रों की श्रांतर दृष्टिसे जाना जाता है। इसी प्रकार ग्रमूर्ति तारक दहरादिक भी मन युक्त नेत्रों से जाना जाता है रूप के देखने में मन चक्षुयों के ग्राधीन होने से बाहर के समान ग्रन्तर में भी मन ग्रौर चक्षु के संयोग से रूप ग्रहरा का कार्य होता है इसी काररा मन सहित स्रांतर दृष्टि से तारक का प्रकाश होता है। दोनों भृकृटियों के मध्य बिल में दृष्टि देने से उनके द्वार के ऊर्ध्व में टिके हुए तेज का ग्राविर्भाव तारक योग है। उसके सहित युक्त मन से तारक की भली प्रकार प्रयत्न पूर्वक योजना करके सावधानी से दोनों भृकुटियों को कुछ ऊर्ध्व में रक्खे। यह पूर्व भागी तारक योग है। दूसरा अमूर्तिमान अमनस्क कहलाता है। तालू के मूल के ऊपर के भाग में महा ज्योति मण्डल होता है। यह योगियों का घ्येय है। इससे अग्रिमादिक सिद्धियां प्राप्त होती हैं। ग्रन्तर ग्रीर बाह्य लक्ष्य वाली दृष्टि जब खुलने ग्रीर

बंद होने से रहित होती है तब शांभवी मुद्रा होती हैं। इस मुद्रा में ग्रारूढ़ ज्ञानी जहां निवास करता है, वह भूमि पवित्र होती है। उसके दर्शन से सब लोग पवित्र होते हैं। इस प्रकार के परम योगी की पूजा करनेवाला मुक्त होता है और आंतर लक्ष्य जल (द्रव रूप) ज्योति स्वरूप होता है। परमगुरुके उपदेशसे सहस्रारमें जल ज्योति ग्रथवा बुद्धि की गुहा में रही हुई ज्योति ग्रथवा सोलह (कला) के अन्त में स्थित तूरीय चैतन्य अन्तर्लक्ष्य होता है। यह दर्शन सदाचार का मूल है। ग्राचार्य वेद सम्पन्न, विष्णाभक्त, मत्सर रहित योग का ज्ञाता, योग की निष्ठा वाला, योग स्वरूप पवित्र गुरु भक्ति से युक्त, विशेष रूप से पुरुष को जानने वाला। इन लक्ष्णों से सम्पन्न गुरु कहलाता है। गु शब्द ग्रंधकार है ग्रीर र शब्द उसका रोकने वाला है। ग्रन्थकार को रोकने से गुरु कहलाता है। गुरु ही परब्रह्म है, गुरु ही परमगति है। गुरु ही पराविद्या है, गुरु ही श्रेष्ठ गति है। गुरु ही पराकाश्वा है, गुरु ही परम धन है क्योंकि वह उपदेश करने वाला है इसलिये श्रेष्ठ से भी श्रेष्ट गुरु है। एक बार जो इसका उच्चारएा करता है, उसका संसार छूट जाता है। सब जन्मों के किए हुए पाप उसी क्षरा नष्ट हो राते हैं। उसकी सब कामनायें पूर्ण होती हैं सब पुरुषार्थ सिद्ध होजाता है, जो इस प्रकार जानता है। यह उप-निषत् है।

> ॥ इति ग्रद्धय तारकोपनिषत् समाप्त ॥ योग

## निर्वागोपनिषत्। [३३]

भ्रब हम निर्वांगोपनिषत् की व्याख्या करते हैं। वह मैं परमहंस हूँ। परिव्राजक, पश्चिम लिंग वाले यानी संन्यास चिन्ह धारी होते हैं। वे निरहंकार शिवरूप हैं। ग्राकाश सिद्धान्त है अमृत की बड़ी लहरों वाली नदी है। ग्रक्षय निरञ्जन है। निःसंशय ऋषि है। निर्वाग देवता है। कुल रहित प्रवृत्ति है। निष्केवल ज्ञान है ऊर्घ्व वेद है। निरालम्ब पीठ है। ब्रह्म संयोग दीक्षा है। प्रपंच का वियोग उपदेश है ग्रीर सन्तोष का पान दीक्षा है। बारह ग्रादित्य का ग्रवलोकन-देखना है। विवेक रक्षा है। करुणा की क्रीड़ा है। ग्रानन्द माला है। एकान्त गुहा में मुक्तासन से बैठना सुख गोष्ठी-सभा है। ग्रकित्पत भिक्षा भोजन है। हंस ग्राचार है। सब भूतों के अन्तर वर्तने वाला हंस है, यह प्रतिपादन है। घेर्य कंथा है। उदासीनता कौपीन है। विचार दण्ड है। ब्रह्म का ग्रवलोकन करना योगपट्ट है। श्री खड़ाऊँ है। दूसरे की इच्छा चरगा है। कुण्डलिनी बंध रूप है। परभाव से मुक्त जीवन्मुक्त है। कल्यागा योग निद्रा है ग्रीर खेचरी ग्राकाश में गमन करने वाली मुद्रा है। जो परमानन्दी है। तीनों गुर्गों से रहित है। विवेक से प्राप्त होने योग्य हैं। मन वागी का विषय नहीं है। ग्रनित्य

: लन

यर (=

च ंच स

(E)

, क्रि

CPP

जगत जो उत्पन्न हुम्रा है, स्वप्न के जगत, बादल के हाथी म्रादि के समान है। इसी प्रकार देहादि संघात मोह श्रौर गुरा का बना हुग्रा जाल रस्सी में सर्प के संतान कल्पित है। विष्णु ब्रह्मा त्रादि सैंकडों नाम से लक्ष्य है। त्रांकुश मार्ग है। शून्य संकेत नहीं है। परमेश्वर सत्ता है। सत्य सिद्ध योग मठ है। ग्रमर पद तत्त्व स्वरूप है। ग्रादि ब्रह्म स्वसंवित् है। श्रजपा गायत्री है। विकार को दण्ड देना ध्येय है। मन को रोकना कंथा है । योग करके सदानन्द स्वरूप का दर्शन है। स्रानन्द भिक्षा भोजन है। महा शमशान में भी स्रानन्द वन में निवास है। एकान्त स्थान है। ग्रानन्द मठ है। उन्मनी अवस्था है शारदा चेष्टा है। उन्मनी गति है। निर्मल गात्र है। निरालम्ब पीठ है। ग्रमृत की लहरें ग्रानन्द क्रिया है। शुद्ध चिदाकाश महा सिद्धान्त है। शम दमादि दिव्य शक्तियों के ग्राचरएा में देह की तथा मन की ग्रारोग्यता है। पर ग्रीर श्रन्तर का संयोग हैं। तारक उपदेश है। श्रद्धैत सदानन्द देवता है। ग्रपने भीतर की इन्द्रियों का निग्रह नियम है। भय, मोह, शोक ग्रौर कोध का त्याग त्यांग है। पर ग्रौर ग्रवर की एकता रसास्वाद है अनियामकपना निर्मल शक्ति है। स्वप्रकाश ब्रह्म तत्त्व में शिव शक्ति का मेल रूप प्रपंच का छेदन है। तीनों देह कमण्डलु है भाव, ग्रभाव का दहन है। ग्राकाश के श्राधार रूप ब्रह्म को धारए। करता है। तूरीय शिव यज्ञोपवीत है। तन्मय शिखा है। चिन्मय सृष्टि दण्ड है। ग्रखंड ज्ञान कमंडलु है।

लन

यर

न्ति

च वं

ह्म

žξ

यि

श

ं, है मे

rtf

U

कर्म का निर्मूल करना कंथा है। माया, ममता श्रौर श्रहंकार का दहन करना। (शुद्ध चैतन्य में) निर्विकार है। तोनों गुएए रिहत स्वरूप का श्रनुसंधान करना समय है। श्रान्ति का हरएा। कामादि वृत्ति का दहन करना। दृढ़ कठिनता कौपीन है। वस्त्र मृगचर्म वास है। ग्रनाहत मन्त्र है। ग्रक्तियसे उसका सेवन होता है। स्वेच्छाचार, स्वस्वभाव, मोक्ष परब्रह्म है। नौका रूप ग्राचरएए है। शान्तिका संग्रह करना ब्रह्मचर्य है। ब्रह्मचर्य ग्राश्रम में श्रध्ययन किये हुए, वानप्रस्थ में श्रध्ययन किये हुए, इस सब संवित् का त्याग संन्यास है। ग्रन्त में ब्रह्म श्रखण्डाकार है। सब संदेह का नाश रूप ज्ञान नित्य है। इस निर्वाण दर्शन को शिष्य ग्रौर पुत्र के सिवाय ग्रौर किसी को न देना चाहिये, यह उपनिषत् है। ॐ वाणी ग्रौर मन में शान्ति हो। यह निर्वाणो-पनिषत् समाप्त हुग्रा।

॥ इति निर्वांगोपनिषत् समाप्तः॥



# ध्यान बिन्दु उपनिषत्

### [ 38]

यदि पर्वत के समान अनेक योजन विस्तार वाले पाप हों तो भी ध्यान योग से छेदन हो जाते हैं, इसके सिवाय दूसरे से कभी भी उनका छेदन नहीं होता ॥ १ ॥ बीजाक्षर परम बिन्दू हैं, श्रौर उसके ऊपर नाद स्थित है, वह शब्द ग्रक्षर में लीन होने पर शब्द रहित परम पद है।। २।। ग्रनाहत शब्द से परे जो शब्द है उसे प्राप्त करने से योगी संशय रहित होता है।। ३।। बाल के श्रग्र भाग के सौवें भाग का हजारवां भाग श्रौर उसके श्रर्ध भाग ग्रीर उसकी ग्रर्ध भाग का भी क्षय हो जाने से निरंजन होता है ॥ ४ ॥ जिस प्रकार पुष्प में गन्य होता है, दूध में घी होता है, तिलों में तेल होता है श्रीर पाषाए में सुवर्ण होता है।। १।। जिस प्रकार धागे में मिएा पिरोये हुए होते हैं इसी प्रकार उस (निरंजन) में सब भूत प्रागा िपरोये हुए हैं। स्थिर बुद्धि वाला ज्ञानी मोह रहित होकर ब्रह्म को जान कर ब्रह्म में टिका हुआ होता है।। ६।। जैसे तेल का ग्राश्रय तिल है ग्रीर जैसे गंध का ग्राश्रय पृष्प है इसी प्रकार पुरुष के शरीर में भीतर ग्रीर बाहर वह (ब्रह्म) टिका हुम्रा है।। ७॥ जैसे वृक्ष को संपूर्ण जानने से उसकी छाया कला रहित होती है इसी प्रकार सब कला रहित भाव में सब स्थानों पर ग्रात्मा टिका हुम्रा है।। पा अँ यह जो

एकाक्षर ब्रह्म है, वह सब मुमुक्षुग्रों को ध्यान करने योग्य है। पृथिवी ग्रग्नि. ऋग्वेद, भू ग्रौर पितामह ॥ ६ ॥ इनका प्रग्पव के प्रथम ग्रंश ग्रकार में लय होता है। ग्रंतरिक्ष, वायु, यजु-वद, भवः ग्रौर विष्णु जनार्दन ॥ १० ॥ इनका प्रण्विक दूसरे श्रंश उकार में लय होता है। ग्राकाश, सूर्य सामवेद स्वः ग्रौर महेश्वर ॥ ११ ॥ इनका प्रएाव के तीसरे ग्रंश मकार में लय होता है। ग्रकार पीत वर्गा, रजोग्रा वाला कहा जाता है।।१२।। उकार सतोगुणो क्वेत है, मकार तमोगुणी ग्रौर काले रंग वाला है। ग्राठ ग्रंग वाले चार पाद वाले, तीन नेत्र वाले ग्रौर पांच प्रकार के दैवत वाले ॥ १३ ॥ ॐकारको जो नहीं जानता, वह ब्राह्मण नहीं कहा जा सकता है। प्रणव घनूष है, स्नात्मा वार्ण है ग्रीर ब्रह्म उसका लय कहा जाता है ।। १४ ।। वाएा के समान तन्मय होकर सावधानी से वेधन करे। उस पर भ्रवरको जानने से सब क्रियाभ्रों की निवृत्ति होजाती है।। १५।। ॐकार से देवता हुए हैं, ॐकार से स्वर हुए हैं, ॐकार से सब चर ग्रचर रूप तीनों लोक उत्पन्न हए हैं।। १६।। लघु पाप को नाश करता है, दीर्घ ग्रव्यय रूप संपत्ति को देता है ग्रीर ग्रर्ध मात्रा से युक्त प्रएाव मोक्ष को देने वाला है।। १७।। तैल की श्रखंडित धार के समान, घंटे के दीर्घ नाद के समान नादके अग्र में भ्रवाच्य रूप प्रगाव है, जो उसे जानता है वह वेद को जानता है ॥ १८ ॥ हृदय कमल की किएाका में स्थिर दोपक की शिखा की म्राकृति वाले, म्रंगृष्ट प्रमारा वाले, स्थिर ॐकार रूप ईश्वर का

लन यय निर

च ंच स

₹ (2)

· 160 /F

(ID

ध्यान करे ।।१६।। इड़ा नाड़ी से वायु को खेंच कर उदर में भरे ग्रीर देह के मध्य में ज्वाला युक्त अँकार का ध्यान करे ॥२०॥ पूरक ब्रह्मा ग्रौर कुम्भक विष्णु कहा जाता है, रेचक रुद्र कहा जाता है; ये प्रागायाम के देवता हैं ॥२१॥ श्रात्मा को नीचे की श्ररणी श्रौर प्रणव को ऊपर की श्ररणी करके मंथन रूप ध्यान के ग्रभ्यास से गूढ़ तत्त्व को देखना चाहिये ॥२२॥ ॐकार ध्वनि करते हुए पूर्ण रेचक होजाने पर नाद का लय भी हो जाता है वहीं श्रात्मा का दर्शन है। जितना सामर्थ्य हो उतना उसका ध्यान करना चाहिये ॥२३॥ गमनागमन में स्थित श्रीर गमनादि से शून्य है, ऐसे करोड़ों सूर्य्य के समान प्रकाश वाले सबके हृदय में रहे हुए हंस रूप ॐकार को जो देखते हैं वे पाप रहित होजाते हैं।।२४।। जो मन जगत की उत्पत्ति, स्थिति श्रीर लय तीनों क्रियाओं का करने वाला है उस मन का जहाँ विलय होता है. वह विष्णु का परमपद है ॥२५॥हृदय कमल ग्राठ दल वाला ग्रौर बत्तीस पंखड़ियों वाला है, उसके मध्य में सूर्य्य टिका हम्रा है, ग्रौर उस सूर्य के मध्य में चन्द्र है।।२६।। चन्द्र के मध्य में ग्रांग्न है, ग्रांग्न के मध्य में प्रकाश है, ग्रौर प्रकाश के मध्य में पीठ ( ग्रासन ) है, जो ग्रनेक प्रकार के रत्नों से जड़ा हुग्रा है ॥२७॥ उसके मध्य में देव है, जो सब स्थानों पर बसा हुआ निरंजन है, जो श्रीवत्स कौन्त्रभ धारए। किये हुए, मोती ग्रीर मिएायों से भूषित है ॥२८॥ जो स्वच्छ स्फटिक के समान, करोड़ों चन्द्र के प्रकाश वाला है, इस प्रकार के विष्णु का विनय युक्त होकर घ्यान

करे ॥२६॥ तिसी के पुष्प के समान नाभि के स्थान में टिके हुए, चार भुजा वाले महा विष्णु का पूरक प्राणायाम करता हुआ चिंतवन करे ।।३०।। कूम्भक प्रागायाम करते समय पद्मासन से बैठे हुए, चार मुख वाले, रक्त ग्रौर गोरे रंग वाले पितामह ब्रह्मा का हृदय से ध्यान करे 113१11 रेचक प्राणायाम करते समय ललाट में त्रिनेत्र वाले शंकर का ध्यान करे, जो गुद्ध स्फटिक के समान, कला रहित ग्रौर पापों का नाश करने वाला हैं।।३२।। केलेके फूलके समान नीचे फूल, ग्रौर ऊपर डंडी ग्रौर नीचे मुखवाला सौ म्रारे वाला, सौ पत्रों से युक्त, विस्तीर्ग करिंगका वाला' हृदय कमल होता है। वह सर्व वेदमय शिव का, सूर्य, चन्द्र श्रीर श्रम्नि के ऊपर २ चितवन करे।।३३-३४।। कमल को खोलने से चन्द्र ग्रग्नि भ्रौर सूर्य का बोध होता है, उनके बीज को ग्रहरा करने से स्थिर स्रात्मा में बिचरता है ॥३५॥ तीन स्थान, तीन मात्रा, तीन ब्रह्म तीन ग्रक्षर, तीन मात्रा ग्रौर ग्रर्थमात्रा जो इनको जानता है, वह वेद का जानने वाला है ।।३६।। तैल की धार के समान अखंड दीर्घ घन्टे के (प्रगाव नाद के अन्त) के समान बिन्दु नाद कला से अतीत श्रात्मा है, जो उसको जानता है, वह वेद का जानने वाला है।।३७।। जिस प्रकार कमल की नाल से मनुष्य जल को खेंचता है, इसी प्रकार योगी योग मार्ग में स्थिति होकर वायु को खेंचे ।।३८।। मूंदे हुए हृदय कमल को अर्ध मात्रा स्वरूप करके सुषुम्ना से खेंचे ग्रौर भृकुटियों के मध्य में लय करे ॥ ३८॥ श्रौर नासिका के मूल से भृकुटियों के मध्य में ललाट में ग्रमृत के स्थान को जाने, वह ब्रह्म का महान् स्थान है ॥४०॥

लन यय निर

च र्व स

**天**(包 x .

है मे प्रा

चि ए

श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान श्रीर समाधि ये योग के छः ग्रंग हैं।। ४१।। जितनी जीव जाति हैं, उतने ही ग्रासन है, उनके ग्रनेक भेदों को महेश्वर जानता है।। ४२॥ सिद्ध, भद्र, सिंह ग्रीर पद्म ये चार ग्रासन हैं। ग्राधार प्रथम चक है ग्रीर स्वाधिष्ठान दूसरा चक्र है योनि स्थान उन दोनों के मध्य में काम रूप कहा जाता है। ग्राधार नाम के गुदा स्थान में चार दलवाला कमल है।। ४३-४४।। उसके मध्य में सिद्धों से वन्दना की गई काम नाम की योनि है। तथा योनि के मध्य में पश्चिम मुखवाला लिङ्ग स्थित है ॥ ४५ ॥ उसके मस्तक में मिएा के समान प्रकाश को जो जानता है, वह योग जानने वाला है। तप्त सोने के ग्राकारवाला, बिजली के रेखा के समान चंचल, ग्रग्नि से चार श्रंगुल ऊपर मेढ़ से नीचे स्वशब्द करके प्राग् स्थित हैं, स्वाधिष्ठान उसका ग्राश्रय है ।। ४६—४७ ।। स्वाधिष्ठान चक्र मेढ़ भी कहलाता है, यहां जैसे मिए। तन्तु से वैसे शरीर वायु से पूर्ण है ॥ ४८ ॥ वह नाभि मंडल चक्र मिए। पूरक कहलाता है बारह दल वाले महाचक में पुण्य पाप से बंघा हुग्रा है।। ४६॥ जीव जब तक तत्त्व को नहीं जानता तब तक भ्रमण करता है। मेढ़ से ऊपर ग्रौर नाभि के नीचे पक्षी के ग्रंडे के समान जो कन्द हैं, वहाँ से बहत्तर हजार नाड़ियां उत्पन्न हुई हैं, उनमें बहत्तर मुख्य कही गई हैं, फिर भी उनमें प्राण को चलाने वाली दश प्रधान हैं, इड़ा, प्रिंगला श्रीर तीसरी सुषुम्ना ॥ ५०।५१!५२ ॥ गान्धारी, हस्ति जिह्वा,

नन

यर

व भव

14

**天** 

श

, है। मे

πf

पूषा, यशस्विनी, ग्रलम्बुसा, कुहू ग्रीर दशवीं शंखिनी ॥ १ ॥ इस प्रकार के नाड़ी चक्र योगियों को हमेशा जानना चाहिये। चन्द्र सूर्य और अग्नि देवता इन देवताओं वाली और सदा प्रागा जिसमें चला करते हैं ऐसी ।। ५४ ।। इड़ा पिंगला श्रौर सुषुम्ना तीन मुख्य नाड़ियाँ कही गई हैं। इड़ा वाम भाग में स्थित है ग्रौर पिंगला दक्षिरा भाग में स्थित है ॥ ५५ ॥ सुषुम्ना मध्य देश में स्थित है, प्राण के ये तीन मार्ग कहे गये हैं। प्राण, ग्रपान, समान, उदान, व्यान ॥ ५६॥ नाग, कूर्म, कुकर, देवदत्त, धनं-जय। प्राण ग्रादि पाँच ग्रीर नाग ग्रादि पाँच वायु प्रसिद्ध हैं।। ५७।। जीव रूप से ये हजारों नाड़ियों में रहते हैं। जीव प्रारा ग्रीर ग्रपान के वश होकर ऊपर नीचे दौड़ता है।। ५८।। वाम, दक्षिए। मार्ग से चंचल होने के कारए। दिखाई नहीं देता। जिस प्रकार भुजास्रों से फेंकी हुई गेंद चली जाती है।। ५६॥ इसी प्रकार प्राण अपान से फेंका हुआ जीव विश्राम नहीं पाता रस्सी से बंधे हुए पक्षी के समान ग्रपान से प्राएा खिचता है श्रीर प्रारा से अपान खिचता हैं।। ६०।।

जो इनको जानता है वह योगवित् है, हकार द्वारा बाहर ग्राता है और सकार द्वारा भीतर जाता है ॥ ६१ ॥ इस प्रकार हंस हंस वह मन्त्र जीव सदा जपता है, दिन रात में इक्कीस हजार छ: सौ इतनी संख्या युक्त मंत्र को जीव सदा जपता है, यह ग्रजपा नाम की गायत्री योगियों को सदा मोक्ष देने वाली है ॥ ६२-६३ ॥ इसके संकल्प मात्र से मनुष्य पापों से से छूट जाता है। इसके समान विद्या; इसके समान जप श्रीर इसके समान पुण्य न हुग्रा है श्रीर न होगा।

जिस मार्ग से निरामय ब्रह्म के स्थान को पहुँचा जाता है, उस द्वार को मुख से ढांक कर सोई हुई परमेश्वरी योग श्रग्नि से जागी हुई, जैसे सुई तागे को ले जाय वैसे, सुषुम्ना मन श्रीर प्राण सहित ऊपर जाती है और जैसे कुञ्जी से कपाट फट खोल लेते हैं ॥ ६४-६७ उस कुण्डलिनी से योगी मोक्ष के द्वार को खोलता है।। ६८ ।। दोनों हाथों को सम्पुटित करके, हढ़ रीति से पद्मासन बांध कर ग्रौर ठोड़ी को हढ़ रीति से वक्षस्थल में लगा कर चित्त में बारम्बार उस (ब्रह्म) का ध्यान करता हुन्रा, बारम्बार ग्रपान वायु को ऊपर चढ़ाता हुन्रा, पूर्ण किये प्रारण को नीचे ले जाता हुआ मनुष्य (कुण्डलिनी) शक्ति के प्रभाव से अतुल बोध को प्राप्त करता है।। ६६।। जो योगी पद्मासन से बैठ कर नाड़ी द्वारों में वायु को भर कर रोकता है, वह मुक्त है; इसमें संशय नहीं है।। ७०।। श्रम से उत्पन्न हुए पसीने को ग्रंगों में मलने वाला कडुये, खट्टे ग्रीर लवगा को त्यागने वाला, दूध पीने में प्रीति वाला, सुखी।। ७१।। ब्रह्मचारी, सूक्ष्म ग्राहार करने वाला योगी योग परायरा होकर एक वर्ष में सिद्ध हो जाता है, इसमें संशय न करना चाहिये।।७२॥ [कन्द (मूल) के ऊपर कुण्डलिनी शक्ति वाला वह योगी सिद्ध होता है।] सदा मूल बंघ करने से ऋपान और प्राण की एकता होती है, मल मूत्र कम हो जाता है और बूढ़ा भी जवान हो नन

यर

4

र्धव

17

**天** (它

श

क्रील क्र

τf

U

जाता है। एड़ी से योनि को दाबकर गुदाको सकोड़े।। ७३-७४॥ श्रीर श्रपान को ऊपर खेंचे, यह मूल बंध कहलाता है। थका हुश्रा श्राण रूप पक्षी जिससे उड़ता है, वह ही उड़ियाण होता है। उस (उड़ियाण) बंध का स्वरूप कहा जाता है। उदर में पिछली ताण को नाभि के उपर करे।। ७४-७६॥ यह उड़ियाण बंध मृत्यु रूपी हाथी के लिये सिंह है। मस्तक के श्राकाश से उत्पन्न हुए जल को नीचे जाने से रोकता है॥ ७७॥ यह जालंधर बंध कर्म श्रीर दुःख समूह का नाश करने वाला है। कण्ठ का संकोचन करना जिसका लक्षण है, ऐसा जालंधर बंध करने से श्रमृत श्रीन में नहीं पड़ता श्रीर न वायु दौड़ता है।

जिह्ना को जलट कर कपाल के छिद्र में प्रवेश करने से ग्रीर भृकुटियों के बीच में दृष्टि रखने से खेचरी मुद्रा होती है। जो खेचरी मुद्रा को जानता है, उसको रोग ग्रीर मरगा नहीं होता, निद्रा नहीं ग्राती न भूख प्यास लगती है, न मूच्छा होती है। वह रोग से पीड़ित नहीं होता ग्रीर न कर्मों से लिपायमान होता है।। ७५—५१।। जिसकी खेचरी मुद्रा है, वह काल से नहीं बंधता क्योंकि उसका चित्त ग्राकाश में विचरता है ग्रीर जिह्ना ग्राकाश में गमन करती है।। ५२।। इसलिये यह खेचरी मुद्रा सिद्धों से नमस्कार की गई है। जिसने खेचरी से तालू के छिद्र को उक लिया है, कामिनी के ग्रालिंगन करने से भी उसका वीर्य नहीं गिरता, जब तक देह में वीर्य स्थित है तब तक मृत्यु कहां है।। ५३—५४।। जब तक खेचरी मुद्रा बंधी रहती है

तब तक वीर्य नहीं जाता, चला हुआ वीर्य भी जब योनि मंडल में प्राप्त होता है ॥ ५४ ॥ तव भी योनि मुद्रा से निरतनर बंधा हुमा बिंदु माकर्षण शक्ति से खेंचा हुमा हठ से ऊपर को चला जाता है। वह बिंदु सफेद ग्रीर लाल दो प्रकार है।। ५६॥ सफेद शुक्र कहलाता है ग्रीर लाल महारज कहलाता है। मूंगे के वृक्ष के समान रज योनि स्थान में स्थित है, चन्द्र के स्थान में बिंदु रहता है। उनकी एकता अत्यन्त दुर्लभ है। बिंदु शिव है, रज शक्ति है, बिंदू चन्द्रमा है, रज सूर्य है ॥ ५७-५५ ॥ दोनों के संगम से परम शरीर प्राप्त होता है। वायु द्वारा शक्ति के चलाने से जव रज ग्राकाश में प्रेरित होता है ग्रौर रवि के साथ एकता को प्राप्त होता है, तब शरीर दिव्य हो जाता है। शुक्ल चन्द्रमा के साथ संयुक्त है ग्रीर रज सूर्य के साथ संयुक्त है ॥ ८६-६० ॥ जो दोनों के एक रस भाव को जानता है, वह योग को जानने वाला है। चन्द्र सूर्य को मिलाना, मल समूह को शोधन करना है ।। ६१ ।। रसों को भली प्रकार शोषए। करना इसके लिये महा मुद्रा कहलाती हैं।। ६२।। ठोड़ी को छाती पर रख कर, बांई एडी से योनि के छिद्र को दबा कर फैलाये हुए दक्षिण पाद कों पकड़ कर, दोनों कुक्षियों को बांध कर भरी हुई श्वास को धीरे-धीर छोड़े, मनुष्यों के महा पातक को नाश करने वाली यह महा मुद्रा कहलाती है ॥ ६३ ॥ नन

यर

व

<sub>वं</sub>

7

₹ (3)

श

ी<sub>0</sub> मे

πf

T

अब आत्मा के निर्णय का वर्णन करते हैं। हृदय के स्थान में श्राठ दल वाला कमल है, उसके मध्य में रेखाश्रों का श्रवलम्बन करके उसमें जीवात्मा ज्योति स्वरूप ग्रगुमात्र रूप से बर्तता है। उसमें सब टिका हुन्रा होता है। सब जानता है, सब करता है। इन सब चरित्रों का मैं कर्ता मैं भोक्ता, सुखी, दुखी, काना, कंजा, दुबला ग्रीर मोटा हूं; इस प्रकार स्वतन्त्रता से वर्त ता है। पूर्व दल श्वेत वर्गा वाला है, पूर्व दल में उसका विश्राम होने से भक्ति युक्त धर्म में बुद्धि होती है! आग्रेह दल रक्त वर्गा वाला है, जब भ्राग्नेय दल में विश्राम होता है तव निद्रा भ्रौर म्रालस्य में बुद्धि होती है। दक्षिण दल कृष्ण वर्ण वाला है, जब दक्षिण दल में विश्राम होता है तब दें प श्रीर कोप की बुद्धि होती है।। नैऋत दल नील वर्गा वाला है, जब नैऋत दल में विश्राम होता है तब पाप कर्म हिंसा में बुद्धि होती है। पश्चिम दल स्फटिक के रंग का है, जब पश्चिम दल में विश्राम होता है तब कीडा श्रीर विनोद में बुद्धि होती है। बायव्य दल मागित्य के रंग का है, जब वायव्य दल में बिश्राम होता है तब जाने, चलने ग्रौर वैराग्य में बुद्धि होती है। उत्तर दल पीले रंग का है, जब उत्तर दल में विश्राम होता है तब सुख और शृंगार में बुद्धि होती है।। ईशान दल वैडूर्य मिए। के रंग वाला है, जब ईशान दल में विश्राम होता है तब दान ग्रादि कृपा की बुद्धि होती है। जब संधियों की संधियों में बुद्धि होती है तब बात, पित्त कफ महा व्याधियों का कोप होता है। जब मध्य में स्थित होती

है तब सब जानती है, गाती है नाचती है, पढ़ती है ग्रौर ग्रानन्द करती है। जब नेत्र को श्रम होता है तो श्रम दूर करने को प्रथम रेखाके मध्य में डुबकी लगाती है, तब निद्रावस्था होती है, प्रथम रेखा बंघूक पुष्प(दोपहरिया)के रंग वाली है ।। निद्रावस्था के मध्य में स्वप्नावस्था है। स्वप्नावस्था में देखी सुनी अनुमान से होनेवाली वार्ता इत्यादि कल्पना करतीहै, जब श्रम होता है।।तब श्रम दूरकरने कोदूसरी बीरबुहट्टीके रंगवाली रेखा के मध्य से डुबकी लगातीहै तब सुषुप्ति अवस्था होती है, सुषुप्तिमें बुद्धि केवल ईश्वरके सम्बन्ध वाली नित्य बोध स्वरूप होती है, पीछे परमेश्वर की प्राप्ति होती है॥ तीसरी रेखा पद्मराग के रंग की है, जब तीसरी रेखा के मध्य में डुबकी लगाता है तब तुरीयावस्था होती है। तुरीया में बुद्धि केवल परमात्मा के सम्बन्ध वाली होती है, नित्य बोध स्वरूप वाली होती है तब शनै २ उपराम को प्राप्त होकर, धैर्य ग्रहरा करने वाली बुद्धि से मन को ग्रात्मा में स्थित कर के कुछ भी चितवन न करे। तब प्राएा ग्रपान को एक कर के सब विश्व को भ्रात्म स्वरूप के लक्ष्य से धारण करता है। जब तुरीयातीत ग्रवस्था होती है, तब सब ग्रानन्द स्वरूप होता है, द्वन्द्व से अतीत होता है। जब तक देह का प्रारब्ध रहता है, तब तक ठहरता है, पश्चात् परमात्म तत्त्व की प्राप्ति होती है, इस प्रकार से मोक्ष होता है, ये म्रात्म दर्शन के उपाय हैं॥

चार मार्गके युक्त महा द्वारमें जाने वाले के वायुके साथ स्थित होकर ग्रर्ध त्रिकोएं में जाने से भ्रच्युत (नाश रहित परमात्मा) नन

पर

व

ंव

G7. A3

श

· Mo F

πf

U

दीखता है।।६४।। पूर्वोक्त त्रिकोग् स्थान से ऊपर पांच रंग वाले पृथवी म्रादि घ्यान करने योग्य हैं भौर बीज रंग भौर स्थान वाले पांच वायु घ्यान करने योग्य हैं। नीले मेघ के समान यकार वायु रूप प्राग्ग का बीज है। म्रादित्य के समान रकार भ्रान रूप प्राग्न का बीज है। ध्रा

बन्धूक पुष्प के समान लकार पृथ्वी रूप व्यान है। शंख के रंग वाला वकार जल रूप उदान का बीज है।।१६।। स्फटिक के सहरा हकार ग्राकाश रूप समान है। हृदय; नाभि, नासिका, कर्गा और पैर का अंगूठा ग्रादि समान के स्थान हैं।।६७।। वह बहत्तर हजार नाड़ियों में वर्तती हैं। शरीरमें श्रट्ठाईस करोड़रोम कूप हैं वहाँ भी समान रहता है।।६८।। समान प्राग् एक है वह ही एक जीव है। चित्त को अच्छी तरह सावधान करके रेचक श्रादि तीनों करे।।६६।। सबको धीरे २ खेंच कर हृदय कमल के कोटर में प्रांगा ग्रपान को रोककर प्रगान का उच्चारगाकरे।।१००।। कंठका संकोचन करके तथा लिंग का संकोचन करके मुलाधार से पद्म तंतू के समान सूक्ष्म सूष्मना का संकोचन करे।। १०१।। वीएगा दण्ड से उत्पन्न हुम्रा म्रमूर्त नाद वर्तता है। शंख नाद ग्रादि के समान उसीके मध्य में घ्वनि होती है।।१०२।। कपाल छिद्र के मध्य में चारों द्वारों का मध्य है, वहां आकाश रंध्र में जाता हुआ नाद मोर के नाद के समान होता है।।१०३॥ जैसे श्राकाश में सूर्य तैसे यहां श्रात्मा विराजमान है श्रीर ब्रह्मरंध्र में

दो मनुष्यों के मध्य शक्ति विराजमान है।। १०४।। वहां मनको लय करके पुरुष ग्रपने ग्रात्मा को देखे, रत्नज्योति नाद रूप बिन्दु परमेश्वर का पद है। जो पुरुष इस प्रकार जानता है, वह कैवल्य को भोगता है, यह उपनिषत् है।। १०४।।

।। इति घ्यान बिन्दु उपनिषत् समाप्त ॥



it is a first that it is a first

in the second and the second of the second second and the second second

नन

यर न्त्रे

वि

H F

श

## मगडल ब्राह्मगा उपनिषत्। [३५]

#### प्रथम ब्राह्मण

याज्ञवल्क्य महामुनि स्रादित्य लोक को गये, उन स्रादित्य को नमस्कार करके बोले "हे भगवान् ! ग्रादित्यका ग्रात्मतत्व किहये" वह नारायरा बोले ज्ञान सिहत यमादि श्रष्टाँग योग कहलाता है। शीत, उष्ण, ग्राहार ग्रौर निद्राको जीतना, हमेशा शाँति निश्चलपन और विषय इन्द्रियों का रोकना ये यम हैं। गुरु की भक्ति, सत्य मार्गमें प्रीति, सुख से प्राप्ति हुई वस्तुका अनुभव और उस वस्तु के अनुभव से संतुष्टि, ग्रसंगपना, एकान्त वास, मन की निवृत्ति, फल में ग्रनिच्छा ग्रीर वैराग्य का भाव नियम है। ग्रासन मुखपूर्वक रहे और बहुत काल तक रहे यह आसन का नियम है। पूरक, कुम्भक ग्रीर रेचक भेद से सौलह, चौंसठ ग्रीर बत्तीस यथा क्रम से प्राणायाम की संख्या है। इन्द्रियों के अर्थ यानी विषयों से मन को रोकना प्रत्याहार है। सब शरीरों में चैतन्य की एकता विचारना ध्यान है। विषयों से निवृत्त करके चित्त को चेंतन्य में स्थापित करना धारगा है। ध्यान को भूल जाना समाधि है। इस प्रकार सूक्ष्म ग्रंग है। जो इस प्रकार जानता है, वह मुक्त होता है।।१॥ देह के पाँच दोष होते हैं:--काम, क्रोध, श्वास निकलना, भय श्रीर निद्रा। संकल्प रहित होने से क्षमा, हलका भोजन, सावधानी और तत्व सेवन करने से उन दोषों का त्याग होता है। निद्रा भय नदी का प्रवाह है, हिंसा ग्रादिक तरंग हैं, तृष्णा भँवर है, स्त्री कीचड़ है, ऐसे संसार समुद्र को पार जाने को सूक्ष्म मार्ग का अवलम्बन करके सत्त्वादि गुरगों का उल्लंघन करके तारक का श्रवलोकन करे। भोत्रों के मध्य में सचिदानन्द तेज स्थिर पहाड़ का सा तारक ब्रह्म है। उसको प्राप्त करने का उपाय, तीन लक्ष्य का अवलोकन है। मूलाधार से लेकर ब्रह्मरंध्र तक सुषुम्ना सूर्य के समान प्रकाश वाली है। कमल की डण्डी के तन्तु के समान सूक्ष्म कुण्डलिनी है। वहाँ ग्रधेरे की निवृत्ति है। उसके दर्शन से सब पापों की निवृत्ति होती है। तर्जनी ग्रँगुली के ग्रग्र भाग से दोनों कानों के छिद्र बन्द करने से फुत्कार शब्द होता है। वहां मन के स्थित होने से नेत्रों के मध्य में नील ज्योति को देखता है। इसी प्रकार हृदय में भी देखता है। बहिर्लक्ष्य कहते हैं:-नासिका के अग्र में चार, छै:, आठ, दस, बारह अँगुल पर क्रम से नील ज्योति, श्यामता के समान, बीरबुहट्टी के समान, पीला ग्रीर दोनों रंग युक्त ग्राकाश को देखता है, वह योगी है। चल दृष्टि से व्योम भाग को देखने वाले पुरुष की दृष्टि के सामने ज्योति के किरए। होते हैं। वहां दृष्टि स्थिर हो जाती है, मस्तक के ऊपर बारह ग्रँगुल वाली ज्योति देखता है तब ग्रमृतपने को प्राप्त होता है। मध्य लक्ष्य कहते हैं:— प्रातःकाल चित्रादि वर्गा, सूर्य, चन्द्र, ग्रग्नि की ज्वाला के समान, इनसे रहित अन्तरिक्ष के समान देखता है। उसके श्राकार वाला होता है। श्रम्यास से निर्विकार, गुरा रहित श्राकाश होता है। चमकते हुए तारे के श्राकार वाला, गाढ़ श्रन्धकार के समान पराकाश होता है। कालाग्नि के समान प्रकाश वाला महाकाश होता है। सबसे ऊँचा परम अद्वितीय प्रकाश वाला तत्त्वाकाश होता है। करोड़ो सूर्य के प्रकाश वाला सूर्याकाश होता है। इस प्रकार श्रभ्यास से तन्मय होता है, जो इस प्रकार जानता है।। २।।

पूर्व स्रोर उत्तर विभाग से उस योग को दो प्रकार का जानो। पहिले को तारक जानो श्रीर दूसरे को श्रमनस्क जानो। तारक दो प्रकार का है। मूर्ति तारक ग्रीर श्रमूर्ति तारक। जो इन्द्रियों का अन्त तक है वह मूर्ति तारक है। जो दोनों भोग्रों से अतीत है, वह अमूर्ति तारक है। युक्त मन होकर दोनों का ही अभ्यास करे। मन युक्त भ्रान्तर दृष्टि तारक का प्रकाश होता है। दोनों भोग्रों के मध्य बिल में तैजस का ग्राविभीव हो जाता है, यह पूर्व तारक है। दूसरा श्रमनस्क है। तालू की मूल के ऊपर के विभाग में महा ज्योति विद्यमान है। उसके दर्शन से अशिमा म्रादि सिद्धियाँ होती हैं। म्रन्तर भीर वाहर के लक्ष्य में दृष्टि को खुलने ग्रौर मुंदने से रहित रखना, यह शांभवी मुद्रा है। सब तंत्रों में यह महाविद्या गुप्त रखने योग्यं होती है। उसके ज्ञान से संसार की निवृत्ति होती है। उसका पूजन मोक्ष फल देने वाला है। ग्रन्तर्लक्ष्य जल ज्योति स्वरूप होता है। महा ऋषियों के जानने योग्य, ग्रन्तर ग्रौर बाहर की इन्द्रियों से न देखी जा

लन

यर न्ति

市。市 起 天包 中

rrf

सके ऐसी है ॥ ३ ॥ हजारों किरएों बाला जल ज्योति अन्त लंक्ष्य है । दूसरे ऐसा कहते हैं, बुद्धि रूपी गुफा में सब अंगों से सुन्दर पुरुष रूप अन्तर्लक्ष्य है मस्तक के भीतर मण्डल में रहने वाला, पाँच मुख वाला, उमा सहाय वाला, नील कण्ड वाला अत्यन्त शान्त, ऐसा शिव अन्तर्लक्ष्य है ऐसा कोई कहते हैं । कोई कहते हैं कि अंगुष्ट मात्र पुरुष ही अन्तर्लक्ष्य है । कहा हुआ सव विकल्प आत्मा ही है और उस लक्ष्य को जो शुद्ध आत्म दृष्टि से देखता है वह ही ब्रह्मिनष्ठ होता है । पच्चीसवां जीव अपने कल्पे हुए चौबीस तत्त्वो को त्याग कर मैं छब्बीसवां परमात्मा हूँ ऐसा निश्चय करने से जीवन्मुक्त होता है । इस प्रकार अन्तर्लक्ष्य को देखने से जीवन्मुक्त की दशा में आप ही अन्तर्लक्ष्य होकर अखण्ड मण्डल वाला परमाकाश होता है ॥ ४ ॥

#### दूसरा ब्राह्मण।

श्रव याज्ञवल्क्य ने श्रादित्य मंडल के पुरुष से पूछा "हे भग-वन्! श्रापने श्रन्तर्लक्ष्य श्रादिक वहुत प्रकार से कहे। मैंने उस (श्रात्म तत्त्व) को न जाना। उसको सुभसे कहो।" तब उसने कहा, वह पंच भूतों का कारण, बिजली के पर्वत के समान, प्रकाश वाला श्रीर वैसे ही चार पीठ वाला है। उसके मध्य में तत्त्व का प्रकाश होता है। वह श्रत्यन्त गुप्त श्रीर श्रप्रकट है। उसको ज्ञान की नौका पर चढ़ कर जानना चाहिए। वह भीतर श्रीर बाहर का लक्ष्य है। उसके मध्य में जगत् लीन है। वह नादः यर

E.

B

श

, 加 中

πf

बिन्दू कला से अतीत अखंड मंडल है। वह सगुगा और निर्गु गा स्वरूप है। उसका जानने वाला विमुक्त होता है। ग्रादि में ग्रानि मंडल है। उसके ऊपर सूर्य मंडल है। उसके मध्य में अमृतमय चन्द्र मंडल है। उसके मध्य में ग्रखंड ब्रह्म तेज का मंडल है। वह बिजली की किरगों के समान शुक्ल प्रकाश वाला है। वह ही शांभवी लक्षरण है, उसके दर्शन में अमावस, पड़वा और पूर्णमासी तीन दृष्टियां हैं। मुंदी हुई ग्रांखों से देखना ग्रमावस की दृष्टि है। श्राघी मुंदी हुई ग्रांखों से देखना पड़वा है। ग्रांखें विलकुल खुली रखना पूर्णमा है। इसलिये पूर्णमा का ग्रम्यास करना चाहिये। उसका लक्ष्य नासिका का श्रग्र भाग है। तब तालू के मूल में गाढा ग्रन्थकार दिखाई देता है। उसके श्रम्यास से श्रखंड मंडल के ग्राकार की ज्योति दीखती है वह ही सचिदानन्द ब्रह्म है। इस प्रकार सहज ग्रानन्द में जब मन लवलीन हो जाता है तब शांतो भवी ( मुद्रा ) होती है। उसको ही खेचरी कहते हैं। उसके भ्रम्यास से मनकी स्थिरता होती है। किर वायु की स्थिरता होती है। ये उसके चिह्न है। श्रादि में तारों के समान दिखाई देता है। फिर दर्पेगा, उसके पश्चात् चन्द्र मंडल, फिर नव रत्न प्रभा का मंडल, फिर दोपहर के सूर्य का मंडल, फिर ग्रग्नि की शिखा का मंडल, ये कम से दोखता है ॥ १॥

तब पश्चिम मुख बाला प्रकाश, स्फटिक. धुवां, बिन्दु, नाद कला, नक्षत्र, जुगुनु, दीप की शिखा सुवर्ण नव रत्न म्रादि प्रभा दीखती हैं। वह ही प्रगाव का स्वरूप है। प्रागा म्रीर म्रपान

की एकता करके कुम्भक धारए। करके हुढ़ भावना से नासिका के अप्रभाग को देखना, दोनों हाथों की ग्रंगुलियों से षण्मुखी ( कर्रा, नेत्र नासिका को बन्द ) करके प्रएाव की व्विनि सुनकर मन वहाँ लीन हो जाता है। उसको कर्म का लेप नहीं होता। सूर्य के उदय और अस्त के काल में कर्म अवश्य करना चाहिये, परन्तु इस प्रकार जानने वाले को चैतन्य रूपी सूर्य के उदय और अस्त के अभाव से कर्म का अभाव होता है। शब्द और काल के लय होने से दिन और रात्रि से अतीत होकर सबके परिपूर्ण ज्ञान से उन्मनी अवस्था की प्राप्ति से ब्रह्म की एकता होती है। उन्मनी श्रमनस्क होती है, चिंता रहित होना उसका घ्यान है। सब कर्मों का नाश ग्रावाहन है। दृढ़ ज्ञान ग्रासन है। उन्मनी भाव पाद्य है, सदा ग्रमनस्क ग्रध्यं है, सदा प्रकाश ग्रीर श्रखंड ब्रह्म की बृत्ति रखना स्नान है। सर्वत्र ब्रह्म की भावना गंध है। द्रष्टा के स्वरूप की अवस्था अक्षत् है। चैतन्य की प्राप्ति पुण्य है चैतन्य ग्रग्नि स्वरूप धूप है, चैतन्य ग्रादित्य स्वरूप दीप है। परि-पूर्ण चन्द्र के अमृत रस को एकत्र करना नैवेद्य है। निश्चलता प्रदक्षिगा है। सोऽहं (वह मैं ) माव नमस्कार भ्रौर मौन स्तुति है ग्रौर पूर्ण सन्तोष उसका विसर्जन है, जो इस प्रकार जानता है ॥ २ ॥

इस प्रकार त्रिपुटी छूटने पर तरंग रहित समुद्र के समान वायु स्थान पर रक्खे हुए दोप के समान अचल, संपूर्ण भाव अभाव से रहित, कवल्य का प्रकाश होता है। जाग्रत और नन

यर

व

ंन

形形它

श

है म

τf

/ip

U

निद्रा के भय को जानने से ब्रह्म को जानने वाला होता है। श्रज्ञान में लीन होने के कारण श्रीर मुक्ति के हेतु का अभाव होने से सुषुप्ति भ्रौर समाधि में मन का लय समान होने पर भी दोनों में महान अन्तर है। प्रपंच मनका कल्पा हुआ होने से समाधि में ग्रज्ञान का विकार मिट जाने से उसके श्राकार से श्राकार वाली श्रखंडाकार वृत्ति वाले श्रात्म रूप साक्षी चैतन्य में प्रपंच का लय हो जाता है। इसलिये भेद के श्रमाव श्रौर मिथ्यापने के भान से कभी वृत्ति बाहर जाय तो भी एक बार प्रकाश रूप सदानन्द के अनुभव होने से ब्रह्म जानने वाला ब्रह्म ही होता है। जिसका संकल्प नाश हुआ है उसके हाथ में ही मुक्ति रक्खी हुई है। इसलिये भाव स्रभाव को छोड़ कर परमात्मा का ध्यान करने से मुक्ति होती है। बारम्बार सब ग्रवस्थाग्रों में ज्ञान ज्ञेय, ध्यान, ध्येय लक्ष्य, ग्रलक्ष्य, दृश्य अहश्य और उहापोह आदि छोड़कर जो इस प्रकार जानता है वह जीवन्मुक्त होता है !।३॥ जाग्रत स्वप्न सुषुप्ति तुर्य ग्रीर तुर्यातीत पाँच अवस्थायें हैं। जाग्रत में प्रबृत्त हुम्रा जीव प्रवृत्ति मार्ग में म्रासक्त होकर पाप का फल नरकादि मत हो, शुभ कर्म का फल स्वर्ग हो इस प्रकार की इच्छा करता है। वह ही स्वीकार किये हुए वैराग्य से कर्म का फल जन्म रूप संसार ग्रब वस है ऐसा विचार के विमुक्ति की इच्छा करके निवृत्ति मार्ग में प्रवृत्त होता है। वह ही संसार से तरने के लिये गुरु का आश्रय लेकर कामादि त्याग कर शास्त्र विहित कर्मों का श्राचरण करते हुए, साधन चतुष्ट्य

से सम्पन्न होकर हृदय कमल के मध्य में भगवत् सत्ता मात्रका ग्रंतर्लंक्ष्य करके सुषुप्ति ग्रवस्था की मुक्त, ब्रह्मानन्द की स्मृति प्राप्त करके 'मैं ही एक अदितीय हूँ', कुछ काल से अज्ञान वृत्तिसे भूलकर जाग्रत की वासनाके फल से 'मैं तैजस हूँ, इस प्रकार उन दोनों के निवृत्त होने पर मैं एक ही ग्रब प्राज्ञ हूँ, स्थान ग्रौर ग्रवस्थाग्रों के भेद से ऐसा है परन्तु मैं इनसे ग्रन्य हूँ, इस प्रकार विवेक होने पर शुद्ध ग्रह त ब्रह्म में हूँ, इस प्रकार भेद की गन्ध को त्याग कर अपने अंतर में व्यापक भानूमण्डल का ध्यान करके उसके श्राकार का होने से परब्रह्म के श्राकार वाले मुक्ति मार्ग पर श्रारूढ़ होकर परिपक्व होता है। संकल्पादि वाला मन बन्धन का हेत् है, इनसे रहित मन मोक्ष के योग्य होता है। मोक्ष वाला चक्षु म्रादि पांच से मतीत प्रपंच की गन्ध रहित सब जगत को ग्रात्मरूप देखता हुन्ना ग्रहंकार को त्याग कर मैं ब्रह्म हूँ, इस प्रकार चितवन करता हुआ जो यह है, सब आत्मा ही है, इस प्रकार भावना करता हुआ कृत कृत्य होता है॥ ४॥ सर्व परिपूर्ण तुर्यातीत ब्रह्म रूप योगी होता है। उसकी ब्रह्म के समान स्तुति करते हैं। वह सब लोकों की स्तुति करने योग्य है सर्व देशों में व्यापक होता है, परमात्मा रूपी श्राकाश में बिन्दु को धारण करके शुद्ध ऋद्दैत जड़ता रहित सहज अमनस्कयोग निदा के ग्रखंड ग्रानन्द पद की ग्रनुवृत्ति से जीवन्मुक्त होता है। योगी ग्रानन्द समुद्र में मग्न होते है। उनकी ग्रपेक्षा

पर

न भ

H

チ /シ

श

केल मे

से इन्द्र आदिक का आनन्द थोड़ा है। इस प्रकार आनन्द प्राप्त करने वाला परम योगी होता है, यह उपनिषत् है।।६।।

#### तीसरा ब्राह्मण।

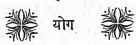
याज्ञवल्क्य महा मुनि ने मण्डल पुरुष से पूछा "स्वामिन्! श्रमनस्क के लक्ष्मा कहने पर भी याद नहीं है, इसके लक्ष्मा फिर कहिये," तब इस प्रकार मंडल पुरुष वोला: यह ग्रमनस्क अत्यन्त रहस्य है जिसके जानने से भी कृतार्थ होता है। वह नित्य शांभवी मुद्रा से युक्त है। परमात्म दृष्टि से उसके प्रत्यक्ष लक्षणों को देखकर उसके पीछे सर्व के ईश्वर, प्रमाण रहित, श्रज, शिव, परमाकाश, श्रालम्बन रहित श्रद्धय, ब्रह्मा विष्णा रुद्रादि का एक मात्र लक्ष्य रूप, सबके कारए। को परब्रह्म रूप म्रात्मा में ही देखता हुग्रा, यह जीव म्रतः करण रूप में विहार करता है, ऐसा निश्चय पूर्वक जान कर भाव स्रभाव स्रादि द्वन्द्वों से अतीत होकर, मनोन्मनी के अनुभव को जानकर, उसके पीछे सब इन्द्रियों के क्षय होने से ग्रमनस्क सुख रूप ब्रह्मानन्द के समुद्र में मन का प्रवाह योग रूप निर्वात स्थान में रक्खे हुए दीपक के समान, श्रचल परब्रह्म को प्राप्त होता है। तब सूखे वृत्त के समान मूर्छा और निद्रामय क्वासोस्वास के स्रभाव से निर्द्व ग्रीर सदा ग्रचंचल गात्र वाला होकर परम शांति को प्राप्त करके मन प्रचार से शून्य होने से वह परमात्मा में लीन होता है। दूध निकालने के बाद गौ के थनों के दूध के समान

सब इन्द्रिय समूह के नष्ट होने से मन का नाश होता है, वह ही अमनस्क है। उस के पीछे नित्य शुद्ध परमात्मा 'मैं ही हूँ' इस प्रकार तत्त्वमिस के उपदेश से 'तू ही मैं हूँ, मैं ही तू है' इस प्रकार तारक योग के मार्ग से अखंड आनन्द से पूर्ण होकर कृतार्थ होता है।। १।। पराकाश में परिपूर्ण मग्न होकर उन्मनी अवस्था को प्राप्त करके सब इन्द्रिय समूह को त्याग कर अनेक जन्मों के किये हुए पुण्य समूह के पक्व होने से कैंवल्य फल को पाकर अखंडानन्द स्वरूप सब क्लेशों और पापों से रहित ब्रह्म में हूँ, इस प्रकार (अनुभव कर) कृत कृत्य होता है। परमात्मा पूर्ण होने से तू और मैं में भेद नहीं है। इस प्रकार कहते हुए शिष्य को आलिंगन देकर उसको ज्ञान को प्राप्त किया।। ३।।

### ।। चौथा ब्राह्मण ।।

याज्ञवल्क्यने मंडल पुरुषसे फिर पूछा "व्योम पंचकका लक्ष्मण् विस्तार से फिर किंद्ये" वह बोलाः— "ग्राकाश पराकाश, महा-काश, सूर्याकाश, परमाकाश इस प्रकार ग्राकश पांच हैं। बाहर ग्रीर भीतर ग्रंधकारमय ग्राकाश है। बाहर ग्रीर भीतर कालाग्नि के समान पराकाश है। बाहर ग्रीर भीतर प्रमाग्ग रहित ज्योति की प्रभा वाला तत्त्व महाकाश है, बाहर ग्रीर भीतर सूर्य की प्रभा वाला सूर्याकाश है। ग्रानर्वचनीय ज्योति; सर्व व्यापक ग्रत्यंत ग्रानंदलक्षग्ग वाला परमाकाश है। इस प्रकार उस उसके लक्ष्यको देखने से उसका रूप होता है। नव चक्र वाला, छः ग्राधार वाला, तीन लक्ष्य वाला व्योम पंचक है। जो इनको यथार्थ नहीं जानता वह नाम मात्र का योगी होता है॥ १॥ विषय वाला मन बंध का ग्रौर विषय रहित मन मुक्ति का हेनु होता है। इसलिये सब जगत चित्त का विषय है वह ही चित्त ग्राश्रय रहित ग्रौर मनोन्मनी ग्रवस्था के पक्व होने पर लय के योग्य होता है। मुक्त पूर्ण में उसके लय करने का ग्रम्यास करे। मन के लय का कारण मैं ही हूं। ग्रनाहत शब्द की जो ध्विन है उस ध्विन के ग्रन्तर्गत ज्योति है, ज्योति के ग्रन्तर्गत मन है। जिससे तीनों जगत सृष्टि स्थिति ग्रौर लय का कम है।

वह मन जहां लय हो जाता है, वह विष्णु का परम पद है। उनके लय होने से भेद के अभाव से गुद्ध अद्वेत की सिद्धि होती है। यह ही परम तत्त्व है उसका जानने वाला वाल, उन्मत्त अथवा पिशाच के समान जड़ कृति से इस लोक में आचरण करे। इस प्रकार अमनस्क के अभ्यास से ही नित्य तृप्ति, अल्प मल मूत्र थोड़ा भोजन हढ़ अंग तथा जड़ता, निद्रा, हिष्ट और वायु चलना इनका अभाव होता है बह्म के दर्शन से जाने हुए सुख स्वरूप की सिद्धि होती है। इस प्रकार दीर्घ काल तक की हुई समाधि से उत्पन्न हुए ब्रह्म रूपी अमृत के पान में परायण होकर वह संन्यासी परमहंस अवधूत होता है। उसके दर्शन से सब जगत पित्र होता है। उसकी सेवा करने वाला अज्ञानी भी मुक्त होता है। वह एक सौ एक कुल को तारता है। उसके माता, पिता स्त्री और पुत्र समूह मुक्त होते हैं। यह उपनिषत् है। ॥ इति मण्डल ब्राह्मण उपनिषत् समाप्त।।



# भिन्नुकोपनिषत्।

## [ ३६ ]

मोक्ष की इच्छा वाले संन्यासी कुटीचक, बहूदक, हंस श्रीर परमहंस चार प्रकार के हैं। गौतम, भारद्वाज, याज्ञवल्क्य, विशष्ठ कटीचक नाम के संन्यासी आठ ग्रास का भोजन करके योग मार्ग से ही मोक्ष की प्रार्थना करते हैं। ग्रौर बहूदक नाम के संन्यासी त्रिदंड, कमंडलु, शिखा, यज्ञोपवीत ग्रौर काषाय वस्न धारण करने वाले ब्रह्मार्ष के घर में मधुमास को छोड़कर ब्राठ ग्रास का भोजन करके योग मार्ग से मोक्ष ही की प्रार्थना करते हैं। ग्रीर हंस नाम के (संन्यासी) ग्राम में एक रात्रि, नगर में पाँच रात्रि ग्रीर क्षेत्र में सात रात्रि से उपरांत बास नहीं करते। वे गोमूत्र ग्रौर गोबर का ग्राहार करने वाले नित्य चांद्रायण व्रत करते हुए योग मार्ग से मोक्ष ही की प्रार्थना करते हैं। ग्रौर परमहंस नाम के (संन्यासी) संवर्तक, ग्रारुगि, क्वेतकेतु, जड़ भरत, दत्तात्रेय; शुक, वामदेव, हरीतक ग्रादि ग्राठ ग्रास का भोजनं करके योग मार्ग से मोक्ष ही की प्रार्थना करते हैं। वे बृक्ष की जड़, शून्य गृह, अथवा श्मशान में बास करने वाले बस्न सहित ग्रथवा नग्न रहते हैं। उनको धर्म, ग्रधर्म, लाभ, ग्रलाभ, शुद्ध, म्रशुद्ध ग्रौर द्वैत नहीं होता, वे मिट्टी का डेला, फ्ल्यर ग्रौर सुवर्ण

হা पालन प्रध्ययः शान्तिः

रचक् सर्व व्रह्म मेड्स

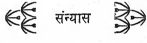
मिय হাব ोन,

य है। रे, मे तेपारि

राएं

में समान भाव रखते हैं, सब वर्गों में से भिक्षा करके सर्वत्र श्रात्मा ही देखते हैं। वे नंगे, निर्द्ध न्दू परिग्रह, रहित, शुक्ल ध्यान परायगा, म्रात्मनिष्ठा वाले प्रागा धारगा के लिये यथा योग्य समय पर भिक्षा करके शून्य स्थान, देव मन्दिर' पर्गाकुटी, बांबी, वृक्षकी जड़, कुम्हार के घर, ग्रग्नि होत्र के स्थान नदी के किनारे, गिरि-गुफा, टीला गड्ढा अथवा स्रोत के स्थान में रह कर ब्रह्म मार्ग में अच्छी प्रकार से संपन्न होकर शुद्ध मन से परमहंस के आचार से, संन्यास से देह त्याग करते हैं, वे परमहंस नाम के संन्यासी हैं। उपनिषत् समाप्त हुआ।

।। भिक्षुकोपनिषत् समाप्त ॥





## आरुगिक उपनिषत्।

## [ 30 ]

प्रजापित से उत्पन्न हुए ग्रहिंग नाम के एक मुनि एक समय प्रजापित के लोक में गये ग्रौर पूछने लगे "हे भगवन् किस उपाय करके मैं सब कर्मों का त्याग करूं?" तब प्रजापित कहने लगे "तुम को पुत्र, भाई, बान्धव, शिखा, यज्ञोपवीत, यागः स्वाध्याय, भूलोंक, भुवलोंक, स्वलोंक, महलोंक, जनलोक, तपलोक सत्यलोक, ग्रतल, तलातल, वितल, सुतल, रसातल, महातल, पाताल ग्रौर ब्रह्माण्ड सबका त्याग करना चाहिये, ( सब लोकोंकी इच्छाग्रों का त्याग करना) दण्ड ग्रौर वस्त्रों में चादर ग्रौर कोपीन को ग्रहिंग करना चाहिये, शेष सबका त्याग करना चाहिये"।। १।।

गृहस्थ ब्रह्मचारी श्रीर वानप्रस्थको श्रपने उपवीत को भूमि में श्रथवा जल में त्याग करना चाहिये। श्रिग्नहोत्र के पंचाग्नि को उदराग्नि में श्रारोपण करना श्रीर गायत्री का वाणी रूप श्राग्नि में श्रारोपण करना। कुटीचर (कुटी में रहने वाले) ब्रह्मचारी को प्रथम कुटुम्ब का त्याग करना, पात्र का त्याग करना, पित्रत्र का त्याग करना, दण्ड श्रीर लोक का त्याग करना, मंत्र रहित होना, उर्ध्वगमन यानी इस लोक में या परलोक में प्रतिष्ठा प्राप्त करने के भाव को छोड़ देना, श्रीषधि रूप से श्रत्र को खाना, श गलन ग्व्ययः गन्तिः

श्चक्षु सर्व शह्म किस् गिय

शद त्र, ! है । :, मे !पारि

ान गण तीनों काल की सन्ध्या में स्नान करना ग्रौर सन्धि समय ग्रात्मा की समाधि में व्यतीत करना। सब वेदों में से ग्रारण्यक उपनिषत् का पठन करना, ब्रह्म ज्ञान का पठन करना।। २।।

मैं ही ब्रह्म सूत्र रूप हूँ, (वस्त्र) उत्पन्न करने वाले को सूत्र कहते हैं (जगत्को) उत्पन्न करने वाला ब्रह्म सूत्र मैं ही हूँ। ऐसा जान कर विद्वान् अधिकारी तीन तार वाले उपवीत का त्याग करे। इस प्रकार जिसको ज्ञान है वह परम विद्वान् अधिकारी है। 'मैंने सब वस्तुग्नों का त्याग किया है' ऐसे तीन वार कहना' मैं सब भूत प्राण्योंसे भयरहित हूँ, मुभसे सब प्रवृत्त हो रहा है।

सखा मागोपायौजः सखायोऽसीन्द्रस्य वज्रोऽसि वार्त्रघ्नः शर्म मे भव यत्पापं तन्निवारय।

श्रर्थ: —हे मित्र, तुम तेजस्वी हो, इन्द्र का सखा वज्र हो, वृत्र का तुमने ही नाश किया। तुम मेरे लिये कल्याराकारी बनो श्रीर मेरा जो पाप हो उसका निवारण करो।

इस मंत्र से मन्त्रित बैष्णव दण्ड ग्रीर कोपीनको धारण करे। ग्रीपिध के समान प्राग्ग रक्षग्गार्थ ग्रन्न भक्षग्ग करे, ग्रीषिध समान ग्रन्न भक्षग्ग करे, जिस समय जो मिले भक्षग्ग करे। ब्रह्मचर्य, ग्रीहंसा, ग्रप्रतिग्रह, सत्य इन सबका यत्न से रक्षग्ग करे॥ ३॥ परमहंस संन्यासियों को ग्रासन शयनादि भूमि पर करना चाहिये ग्रीर ब्रह्मचर्य का पालन करना चाहिये; तैसे ही

यति को मट्टी की हांड़ी, तुम्बी पात्र, ग्रथवा लकड़ी के कमंडलु को रखना चाहिये। काम, क्रोध, हर्ष, रोष, लोभ, मोह, दम्भ, दर्प, इच्छा, अस्या, ममत्व और अहंकार आदि का यति त्याग करे। वर्षां ऋतु में सदाचार से एक स्थान पर रहे और ग्राठ मास ग्रकेला ग्रथवा दो साथ रह कर फिरे।।४।। इस प्रकार का भ्रधिकार जिसको प्राप्त हुम्रा है वह विद्वान् उपनयन संस्कार के पश्चात् ग्रथवा उससे भी प्रथम सब वस्तु का त्याग करे । पिता, पुत्र ग्रग्नि, उपवीत, कर्म, स्त्री तथा ग्रौर सब वस्तुग्रों का त्याग करे, ग्रौर हाथ रूपी पात्र वा उदर रूपी पात्र को ही साथ रख कर ॐ हि ॐ हि ॐ हि इस उपनिषत् वाक्य का उचारएा करते हुए भिक्षा मांगे। सच मुच यह ही ब्रह्मज्ञान है, जो अधिकारी इस प्रकार जानता है उसको ढाक की, बेल की पीपल की, अथवा गूलर की लकड़ी का दण्ड तथा मौंजी, मेखला, तथा यज्ञोपवीतका त्याग करना चाहिये, जो इस प्रकार का अधिकारी है वह ही श्रेष्ठ है। जिस पदको नित्य देवता देखा करते हैं अर्थात् इच्छा करते हैं वह ही विष्णु का परमधाम है। स्वर्ग में विस्तार को प्राप्त चक्षु हो उसके समान वह धाम है। इस प्रकार का जो विष्णु का परम धाम है उसको उत्तम ग्रधि-कारी ब्रह्म भाव में लीन होकर प्राप्त होता है, ये ही मोक्ष का उपदेश है, ग्रौर वेद का उपदेश है।। १।।

।। इति ग्रारुग्गिक उपनिषत् समाप्त ॥



श गलन ाच्ययः गन्ति

श्चक् पर्व **गहा** ोङ्ह् ।यि

হাৰ त्र, । है।

ापारि

ाएं

मैत्रायगी उपनिषत् [ ३= ]

प्रथम प्रपाठक।

बृहद्रथ नामक राजा ने अपने बड़े पुत्र को राजा के स्थान में स्थापित किया। राजा इस शरीर को ग्रशाश्वत मानता था, वैराग्य उत्पन्न होने से वह ग्ररण्य में गया । वहाँ जाकर उसने परम तपश्चर्या की । ऊँचे बाहु करके श्रीसूर्य नारायएा के समक्ष खड़ा रहा। भ्रन्त में सूर्यनारायण की कृपा से राजा के पास एक मुनि ग्राया। यह मुनि धुंवें रहित ग्रग्नि के समान ग्रपने तेज से सर्व को दहन करता हो ऐसा तेजस्वी और आत्मज्ञानी था। उस मुनि का नाम भगवान शाकायन्य था। उसने राजा से कहा "हे राजन्! खड़ा हो वरदान मांग।" राजा ने मुनि को नमस्कार किया ग्रौर कहा 'हे भगवन् ! मैं ग्रात्मज्ञानी नहीं हैं, ग्राप तत्व ज्ञानी हैं, जो ग्राप उपदेश करेंगे सो मैं एकाग्र चित्त होकर सुनूंगा" मुनि ने कहा "हे ऐक्ष्वाक ! तू कोई अन्य वरदान जो तेरी इच्छा में भ्रावे सो माँग क्योंकि तेरे इस शरीर से भ्रात्म ज्ञान की प्राप्ति होना स्रशक्य है।" तब राजा मुनि का चररा स्पर्श

करके इस प्रकार कहने लगा (१)

"हे भगवन् ! यह शरीर, हड्डी, चमड़ी, स्नायु, मज्जा, मांस, वीर्य, रक्त, क्लेब्म ग्रौर ग्राँसु से दूषित है । वह विष्टा, सूत्र, वात,

पित और कफ से पूर्ण है दुर्गंधि युक्त है और सर्व प्रकार के सार से रहित है, इसमें भोग की कामना का क्या प्रयोजन है ? (२) यह शरीर काम, कोघ, लोभ, भय, शोक, ईर्षा, इष्ट वस्तुय्रों का वियोग, अनिष्ट का संयोग, क्षुधा, तृषा, जरा, मृत्यु, रोग ग्रौर शोकादिक से पूर्ण हैं। ऐसे शरीर में कामोपभोग से क्या फल होगा ? (३) इस लोक में सब नाशवंत है। डांस मच्छर स्रौर तृगा के समान नाश को प्राप्त होते हैं। इस प्रकार सबका मरगा जन्म हुआ ही करता है। (४) कितने बड़े धनुर्धारी, चक्रवर्ती हो गये हैं; जीसे कि सुद्युम्न, भूरिद्यम्न इन्द्रद्युम्न, कुवलयास्व, यौवनाश्व, वृद्धियाश्व, ग्रश्वपति, शशबिन्दु, हरिश्चन्द्र, ग्रंबरोष, स्वयाति, ययाति, अनरण्य, उक्षसेनोत्थ, मरुत्त, भरत आदिक राजाभ्रों ने अपने बन्ध् वर्ग के अर्थ अनेक प्रकार की लक्ष्मी सम्पा-दन की, और उसका त्याग करके इस लोकसे परलोकको चले गये (५) ग्रौर भी लोग गंधर्वं, ग्रसुर, यक्ष, राक्षस, भूत गण, पिशाच, सर्प ग्रीर ग्रह के ग्रादि निरोध (नाश) को देखते हैं इससे क्या ? (६) ग्रौर बड़े महासागर भी सूख जाते हैं, पर्वतों का नाश हो जाता है। ग्रचल पदार्थ हिल जाते हैं ग्रथवा वृक्ष उखड़ जाते हैं, पृथ्वी डूब जाती है और देवताओं का स्वर्ग से पतन होता है। ऐसा जानने वाले मुभको इस संसार के काम ग्रीर भोगों से क्या ? यदि इनका ग्राश्रय किया जावे तो वारम्वार जन्म मरएा ही देखने में आता है। आपको इस संसार से मेरा उद्धार करना चाहिये। जैसे ग्रंधेरे कूए में मेंडक हो इस प्रकार

श ।।लन ।ध्ययः ।।न्तिः

रच्ध् पर्व शहा ोञ्स

ायि त्रः त्रः, । है। , मे

वि ए संसार में हमारी स्थिति है। हे भगवन्! श्राप मेरे श्राश्रय रूप हैं"।(७)

### दूसरा प्रपाठक।

भगवान् शाकायन्य प्रसन्न होकर राजा से कहने लगे "हे महाराज बृहद्रथ ! तू इक्ष्वाकु वंश के घ्वजशीर्ष का पुत्र है, तू कृत कृत्य है और 'मरुत' नाम से प्रसिद्ध है। आत्मा कैसा है, उसका मैं वर्णन करता हूँ, वह तू श्रवण कर [१] यह प्राणात्मा बाह्ये न्द्रियों के रोधन करने रूप योग से ऊर्घ्व गति करने वाला, दुःख से रहित ग्रौर तम का नाश करने वाला है। यह ग्रात्मा जीव भाव में से छूट कर शिव भाव को प्राप्त होकर श्रपने तेज से प्रकाशित होता है। यह ग्रात्मा श्रमृत रूप, श्रभय रूप श्रौर ब्रह्म रूप है [२] हे राजन् ! भगवान् मैत्रेय ने ब्रह्म विद्या रूप उपनिषदों का जो हम से वर्गान किया है सो मैं तुभसे कहूँगा। पाप से रहित, उत्कष्ट तेज वाले ग्रौर ऊर्घ्वरेता ब्रह्मचारी वाल-खिल्य नाम के मुनि कहलाते हैं वे एक समय प्रजापित के पास जाकर कहने लगे 'हे भगवन्! गाड़ी के समान यह शरीर प्रचेतन है, ऐसे शरीर को प्रेरणा करने वाला कौन है ? सो स्राप हमसे कहो' तब भगवान् ब्रह्मा ने कहा [३] 'जो ऊर्ध्व भाग में रहने वाला कहलाता है वह ही शुद्ध, पूत, शान्त, प्राग्। रहित, मन रहित, ग्रनन्त, ग्रक्षय, स्थिर, शाश्वत, ग्रज, स्वतन्त्र ग्रीर जो अपनो महिमा में रहता है, उससे यह शरीर चेतन समान होता

है, वह ही इस शरीर को प्रेरणा करने वाला है।, तब वालखिल्य कहने लगे 'हे भगवन् ! इस इच्छा से रहित ने इस चेतन वाले शरीर को क्यों प्रेरणा की ? इस शरीर को प्रेरणा करने वाला किस प्रकार है सो कहों प्रजापित कहने लगे [४] 'यह ग्रात्मा सुक्ष्म, अग्राह्य, ग्रह्व्य, पुरुष संज्ञा वाला, अपने ग्रंश से बुद्धि पूर्वक स्रावर्तन करने वाला, सुषुप्त को बुद्धि पूर्वक जाग्रत करने वाला, जो चेतन मात्र है उसका यह निश्चय करके ग्रंश है। सब शरीरों में क्षेत्रज्ञ रूप से रहने वाला, संकल्प, निश्चय ग्रीर ग्रीभ-मान वाला, प्रजापति रूप ग्रीर सर्वत्र द्रष्टा रूप है इस प्रकार के चेतन ने इस शरीर को चेतन वाला किया है, इसलिये वह प्रेरणा करने वाला कहलाता है।' तब मुनि ने कहा 'जो ग्रात्मा सूक्ष्मादि स्वरूप वाला है, उसको अपने अंश से बर्ताव किस प्रकार संभवे ?, भगवान् प्रजापित ने कहा [४] ग्राद्य में मात्र प्रजापित था, उसको अकेले न सुहाया तब उसने आत्मा का ध्यान करके अनेक प्रकार की प्रजा उत्पन्न की। उत्पन्न की हुई इस प्रजा को ज्ञान रहित प्रागा से रहित और स्थागु की समान स्थिर देखा इसलिये उसको ठीक नहीं लगा। प्रजापति ने विचार किया कि मैं उसमें प्रवेश करके उसको चेतना युक्त करूं, इसलिये उसने वाय रूप बनकर प्रजा में प्रवेश किया। उसने एक रूप से प्रवेश नहीं किया परन्तु पांच प्रकार का होकर प्रवेश किया। ये पांच वायु प्रारा, अपान, समान, उदान और व्यान हैं [६] जो ऊर्ध्व गति करता है सो प्राण है, जो नीचे गति करता है सो अपान

श ालन घ्ययः गन्तिः नर्वं ख ािय হাৰ **7**, हि। पारि

ान णि

वायु है, जो स्थूल अन्न को अपान में योजता है और सब अंग में वायु को सम भाग में रखता है, उसको समान कहते हैं, जो जल को श्रीर श्रन्न को ऊपर नीचे ले जाता है, उसको उदान कहते हैं। जो नाडियों में व्याप्त होकर रहता है उसको व्यान कहते हैं [७] ग्रन्तर्यामी ग्रहश्य प्रारावायु उपांश्—व्याप्त होकर रहने वाले प्राण वायु को अभिभव करता है। इन दोनों प्राण वायु के मध्य में जो मांस वत् उष्णता है, वह ही पुरुष रूप है, वही वैश्वानर ग्रग्नि है; ऐसा ग्रन्यत्र भी कहा है। उससे जिस ग्रन्न का भक्षरण किया जाता है, वह पाचन होता है। जब कान को दाब देते हैं तब जो घोष सुनने में ग्राता है, वह उसका ही है। जब यह प्रागातमा शरीर में से जाता है तब घोष सुना नहीं जाता। [ ] यह ग्रात्मा ग्रपने मनोमय, प्रारा, शरीर बहु रूप, सत्य संकल्प ग्रौर ग्रात्मा पांच प्रकार से विभक्त करके हृदयाकाश में रहता है। हृदयाकाश में रहने से वह मनोमयादिको को श्रकृतार्थ मानने लगा। वह श्रपने पांच द्वारों को भेदन करके प्रगट होता है ग्रौर पांच रिश्म रूप इन्द्रियों से विषयों का भक्षरा करता है। इसमें बुद्धि इन्द्रियादि रिंम रूप हैं, कर्मेन्द्रियां अश्व रूप हैं, शरीर रथ रूप है, मन शारथी रूप है श्रीर स्वभाव चाबुक रूप है। इस प्रकार प्रेरित हुआ शरीर चक्र के समान घूमा करता है। मरने के पीछे शरीर चेतन वाला नहीं दीखता इसलिये ग्रात्मा को शरीर का प्रेरक कहा है [६] यह ग्रात्मा शरीर के वश में हो इस प्रकार शुभाशुभ कर्म के फल से अभिभव को प्राप्त हुआ।

हो इस प्रकार सब शरीरों में संचार करता है। ग्रव्यक्त, सूक्ष्म, ग्रह्य, ग्रग्नाह्य ग्रौर ममता से रहित होने से सब प्रकार ग्रव-स्थाग्रों से रहित ग्रौर कर्नु त्वभाव से रहित है तो भी कर्तारूप हो ऐसे रहता है। [१०] ग्रात्मा, शुद्ध, स्थिर, ग्रचल, संग रहित, दुःख रहित, स्पृहा रहित द्रष्टा रूप रहता है, ग्रौर ग्रपने चित्रों को भोगता हुग्रा गुरा रूप वस्त्र से विष्टित होकर रहता है [११]

#### तीसरा प्रपाठक।

वालखिल्य कहने लगे 'हे भगवन्! श्राप श्रात्मा की महिमा इस प्रकार कहते हैं तब शुभाशुभ कर्म फल से श्रिभभव को प्राप्त होने वाला श्रौर इसीसे सत् श्रसत् योनियों को प्राप्त होने वाला श्रात्मा क्या कोई श्रौर है ? सुख दुःखादि दृन्द्व वाली ऊंच नीच गति में यह कौन श्रमण् करता है ?' ऐसा प्रश्न सुनकर प्रजापति ने कहा ॥ १ ॥ ''दूसरा भूतात्मा है जो शुभाशुभ कर्म के फल से श्रीभभव को प्राप्त होकर सत् श्रसत् योनियों को प्राप्त होता है श्रौर सुख दुःखादि दृन्द्व भाव से श्रीभभव को प्राप्त होकर ऊंच नीच गति में श्रमण् करता है। यह भूतात्मा इस प्रकार है:—भूत शब्द से पांच तन्मात्रायें कही हैं।

भूत शब्द्र से पाँच महाभूत कहे जाते हैं, इन पंच महाभूतों के समुदाय को शरींर कहते हैं। यह जो शरीर है उसीको भूतात्मा कहते हैं। इसमें रहने वाला भ्रात्मा कमल पर जलकी बिन्दु चिक्ष् वि हा इस् चि क क क क

হা

लन

ध्ययः

ान्तिः

同 呵

पारि

समान रहता है। यह भ्रपने प्राकृत गुगों से भ्रभिभव को प्राप्त होता है इसी से मोह को प्राप्त होता है ग्रीर मोह से ग्रात्मा में रहने वाले कर्ता रूप प्रभु भगवान् को नहीं देखता, गुगों के समूह से तृप्त, पापयुक्त, ग्रस्थिर, चंचल, लालसायुक्त, स्पृहावाला, व्यग्र, अभिमान को प्राप्त और इसलिये 'यह वह और मेरा' इत्यदि भाव वाला होकर जिस प्रकार पक्षी जाल से बन्धन में पड़ता है इसी प्रकार भ्रपने को भ्राप ही बाँघता है भ्रौर किये हुए कर्मों का फल भोगता हुग्रा भ्रमता है ॥ २॥ ग्रौर ग्रन्यत्र कहा है कि जो कर्ता है वह ही भूतात्मा है, वह इन्द्रियों से कर्मी का कराने वाला अन्तः पुरुष है। जैसे लोह पिंड अग्नि से आवृत होकर कर्ता से कूटा जाता है तब विविध भाव को प्राप्त होता है। इस प्रकार ग्रन्तः पुरुष से श्रावृत हुग्रा गुराों से दवा हुग्रा विविध भाव को प्राप्त होता है। चौरासी लक्ष योनियों में परि-एात होने वाला त्रिगुराात्मक भूतात्मा होता है, यह ही उसके विविध प्रकार के रूप हैं। जैसे चक्र का चलाने वाला चक्र को प्रेरता है वैसे पुरुष इन गुर्गों का प्रेरक है। जैसे लोह पिंड को कूटने से उसमें रहने वाले ग्रग्नि का पराभव नहीं होता वैसे ही पुरुष का ग्रभिभव नहीं होता परन्तु भूतात्मा का संसर्ग के दोष र्से भ्रमिभव होता है।। ३॥ इस शरीर का उद्भव मैथ्न से है, यह शरीर चेतन रहित है, नरक रूप है, सूत्र द्वार से बाहर निकलता है, हड्डियों से बनता है, मांस से वेष्टित होता है, चर्म से बँघा होता हैं ग्रौर विष्टा, मूत्र, पित्त, कफ, मज्जा मेद, बसा ग्रीर ग्रन्य बहुत मलों से पूर्ण एक भण्डार के समान है ।।४॥ संमोह, भय, विषाद, निद्रा, तन्द्रा, त्रण, जरा, शोक, क्षुधा, पिपासा, कृपणता, क्रोध नास्तिक्यता, स्रज्ञान, मत्सर, क्रूरता, सूढ़ता, निर्लञ्जता शठता, उद्धतपना, असमता ग्रादिक गुण यह भूतात्मा ( शरीर ) तामस गुण युक्त होने से होते हैं। तृष्णा, स्नेह, राग लोभ, हिंसा रति और देखने में ग्रासक्ति, ईर्षा, कामना चंचलता, हरएा करने की इच्छा, ग्रर्थ प्राप्ति करना मित्र में ग्रनुग्रह, परिग्रह, ग्राश्रय, इन्द्रियों के ग्रनिष्ट विषयों में द्वेष, इष्ट विषयों में प्रीति, इस प्रकार के अनेक राजस गुगों से भूतात्मा परिपूर्ण होता है इसलिये इन गुगों से अभि-भव को प्राप्त हुआ अनेक रूपों को प्राप्त होता है"।।।।।

#### चौथा प्रपाठक।

नैष्टिक ब्रह्मचारी वालखिल्य ग्रति ग्राश्चर्य को प्राप्त हो कहने लगे, ''हे भगवन् ! ग्रापको नमस्कार है, हमको उपदेश दीजिये। ग्रापके सिवाय हमको ग्रन्य ग्राश्रय नहीं है। भूतात्मात्रों में से कौन पुरुष इस सबको त्याग कर सायुज्यता को प्राप्त होता है ?" तब शाकायन्य कहने लगे [१] "जैसे महानदीमें विवर्त होता है तैसे इस भूतात्मा को पूर्वके कर्म होते हैं, जो अवश्य भोगने पड़ते हैं। जैसे समुद्र का किनारा ग्रवश्य है तैसे भूतात्मा को मृत्यु की प्राप्ति अवश्य होती है। जैसे पशु रस्सी से बांधा जाता है तैसे शुभाशुभ कर्मों से यह भुतात्मा बंधन को प्राप्त होता है। ifine if the comme

श |लन |ध्ययः |न्ति:

विं विं स

शब् ह, है। मेर ग्राहि

वि गं

जेलखानेमें पड़े हुए जन्तु की समान ग्रस्वतन्त्र होता है। यम के राज्य में रहता हो इस प्रकार वह ग्रत्यन्त भय युक्त होता है। जैसे कोई मदिरा पीकर उन्मत्त हुआ हो ऐसे सुख रूप मदिरा से उन्मत्त हो जाता है। दुष्टों से घिर गया हो ऐसे भटकता है। महा सप्से काटे हुए के समान विपत्ति से दूखी होता है। महा श्रन्थकार में हो ऐसे राग से श्रन्थ होजाता है। जादू की समान मायामय होता है। स्वप्न की समान मिथ्या देखता है। केले के वृक्ष के समान सार रहित होता है। नट के समान क्षरण क्षरण में विष बदलने वाला होता है। दीवार के ऊपर चित्र के समान मिथ्या सुन्दर है। शब्द स्पर्शादि सब विषय अनर्थ रूप हैं। इनमें ग्रासक्त भूतात्मा परम पद का स्मरण नहीं करता [२] इस भूतात्मा के तैर जाने का उपाय इस प्रकार है: विद्या की प्राप्ति रूप धर्म का स्नाचरण करना, स्रपने स्राश्रम के स्ननुसार रहना। वह ग्रपने धर्म से ही सबका धारण करता है, ग्रन्य सब (धर्मरूप) स्तम्भकी शाखाके समान है स्वयंही ऊर्ध्व गति को प्राप्त हौते हैं यानी उनका धारण होता है। ऐसा न करने से वे सब नीचे गिरते हैं। यह स्वधर्म वेद में कहा हुग्रा है इसका उल्लंघन करने वाला आश्रमी नहीं कहलाता। जो अपने आश्रम धर्म को श्राचरता है उसी को तपस्वी कहते हैं। जो तपस्वी नहीं होता उसको ग्रात्म घ्यान को प्राप्ति ग्रर्थात् कर्म शुद्धि नहीं होती। त्रप से सत्त्व की गुद्ध बुद्धि की प्राप्ति होती है, सत्त्वसे मन यानी (प्रयत्न की) बृत्ति की प्राप्ति होती है, मन से भ्रात्मा की प्राप्ति

होती है और आत्म साक्षात्कार होने से संसार चक्र से निवृत्त होता है इन [३] श्लोकों में कहा है कि जैसे लकड़ी विना अनि शान्त यानी अपनी प्रकृति में लय हो जाती है तैसे वृत्ति का क्षय होने से चित्त अपनी मूल प्रकृति में लय हो जाता है (१) जिनका चित्त श्रपने कारए। में लय हो जाता है उनका मन इन्द्रियों के विषयों में मोह को नहीं प्राप्त होता। उन सत्य कामियों के मन की वृत्तियां केवल प्रारब्ध के अनुसार उठती हैं इसलिये वे मिथ्या हैं (२) चित्त ही संसार है, प्रयत्न करके उसका शोधन करना चाहिये, क्योंकि जैसा चित्त होता है वैसा ही वह बन जाता है यह ही सनातन रहस्य है (३) चित्त की कृपा से शुभाशुभ कर्मों का नाश होता है, प्रसन्नात्मा में रह कर ही अव्यय सुख की प्राप्ति करता है (४) प्राग्गी का चित्त जिस प्रकार विषयों में श्रासक्त होता है यदि ऐसा ही ब्रह्म में श्रासक्त हो तो कौन मनुष्य बन्धन से मुक्त न हो (५) मन दो प्रकार का है शुद्ध और श्रशुद्ध । कामना युक्त मन अ्रशुद्ध श्रीर कामना रहित मन शुद्ध कहलाता है (६) मन को लय और विक्षेप से रहित और भली प्रकार स्थिर करे, जब मन ग्रमन बन जाता है तब परम पद की प्राप्ति होती है (७) जब तक मन के संकल्पों का क्षय न हो तब तक मन को हृदय में रोका करे, यह ही ज्ञान श्रीर मोक्ष है अन्य सब ग्रन्थ का विस्तार रूप है (द) समाधि से जिसका मल दूर हो जाता है, ऐसे मन को ग्रात्मा में युक्त करने से जो सुख होता है उसका वर्गान वागी से करना अशक्य है,

वह स्वयं अन्तः करण से ग्राह्य है (६) जैसे जल में जल, अग्नि में अग्नि ग्रीर ग्राकाश में ग्राकाश एकत्र हुआ देखने में नहीं ग्राता इसी प्रकार जब चित्त का लय होता है तब पुरुष मोक्ष भाव को प्राप्त होता है (१०) मनुष्य का मन ही बंधन ग्रीर मोक्ष में कारण है, जब मन विषयों में ग्रासक्त होता है तब बंधन को प्राप्त होता है ग्रीर जब विषयों से रहित होता है तब मुक्त होता है। (११)

कौत्सायिन ने ब्रह्म की इस प्रकार स्तुति की है: — तू ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, प्रजापित, ग्रग्नि, वरुण, वायु, इन्द्र ग्रौर चन्द्र रूप है। (१२) तू मनु, यम, पृथ्वी, ग्रच्युत स्वार्थ तथा स्वाभाविक ग्रर्थ में ग्रौर बहुत रूप से स्वर्ग में रहता है (१३) हे विश्वेश्वर! तुभे नमस्कार है, तू विश्वात्मा, विश्व के कर्म करने वाला, विश्व का भोक्ता, विश्व की माया वाला विश्व कीड़ा-प्रिय ग्रौर व्यापक है। (१४) शांतात्मा, ऐसे तुभे नमस्कार है, ग्रत्यंत गुह्म ऐसे तुभे नमस्कार है। ग्रीचंत्य, ग्रप्रमेय, ग्रादि ग्रौर ग्रंत से रहित ऐसे तुभे नमस्कार है। (१४) [४]

प्रथम केवल तम ही था यह तम पुरुष से प्रेरित होकर विषमता को प्राप्त होता है इससे रज रूप होता है। इस रजस में प्रेरिंगा होती है तब विषम भाव को प्राप्त होता है यह तम का रूप है। इस तम में प्रेरिंगा होने से उसमें से सत्व रूप प्रगट होता है, इस सत्य गुगा में जब प्रेरिंगा की जाती है तब वह ग्रंश

ालन ध्ययः ान्तिः

श

म्ब विकास

SF गि श

ा, है। मेः गारि

रूप से प्रगट होता है। यह ग्रंश चेतन मात्र, सब पुरुषों में क्षेत्रज्ञ रूप ग्रौर संकल्प, प्रयास, ग्रभिमान रूप प्रजापित है। उसका प्रथम का शरीर इस प्रकार है:— ब्रह्मा, विष्णु ग्रौर रुद्र। जो राजस ग्रंश रूप है सो ब्रह्मा, तमका ग्रंश रूप रुद्र, ग्रौर सत्त्व का ग्रंश रूप विष्णु, इस प्रकार एक प्रजापित तीन रूप से, ग्राठ रूप से, एकादश रूप से, द्वादश रूप से ग्रौर ग्रनेक रूप से हुग्रा है जो प्रगट हुए सब प्राणियों में रहता है, वह सब प्राणियों का ग्राधार रूप ग्रौर ग्रिधिपति रूप है। यह ग्रात्मा भीतर ग्रौर बाहर सब स्थानों में व्यापक है। [४]

#### पांचवां प्रपाठक।

जो प्रथम एक था सो दो प्रकार का हुआ, प्राण और आदित्य। ये दोनों पांच प्रकार के होकर रात्रि दिन, भीतर और वाहर सर्वत्र व्याप रहे हैं। आदित्य बहिरात्मा है अन्तरात्मा प्राण है अन्तरात्मा की गित से बहिरात्मा का अनुमान होता है। गित क्या है सो कहते हैं। जो कोई विद्वान् है, जिसका पाप नाश हो गया है, जो श्रेष्ठ है, जो शुद्ध मन वाला है, ब्रह्म में निष्ठा वाला है और जिसने चक्षु बंद किये हैं ऐसा; अन्तरात्मा की गित से बहिरात्मा का स्थूल वस्तु का अनुमान बांधता है, इसको गित कहते हैं। जो इस आदित्य में हिरण्यमय पुष्प रूप से मेरा दर्शन करता है वह हृदय कमल ही में रह कर, हिरण्यगर्भ के समान भोगों को

ध्ययः ान्तिः चिह्न वि ह्य इस् चि হাৰ [, sho пि

श

लन

可可

भोगता है। (१) जो ग्रन्तरात्मा हृदय कमल में रहता है ग्रौर अन्न का भक्षरण करता है यानी भोग भोगता है, सो ही अग्नि रूप है स्वर्ग में रहता है, सीर रूप है, कालरूप है ग्रहश्य रूप है ग्रौर सब प्राणियों के ग्रन्न का भक्षण करता है। कमल किसको कहते हैं ग्रौर वह क्या है ? जो ग्राकाश रूप है सो कमल है, इसकी ये चार दिशा भ्रौर उपदिशा हैं। यही भ्रग्नि प्राचीन है, प्रागा ग्रीर ग्रादित्य इससे इधर है। व्याहृति के गायत्री युक्त ॐकार अक्षर से इनकी उपासना करे। (२) ब्रह्म के दो स्वरूप हैं मूर्त श्रीर श्रमूर्त। जो मूर्त स्वरूप है सो श्रसत्य हैं, जो श्रमूर्त हैं वही सत्य है, वह ब्रह्म हैं। जो ब्रह्म है वही ज्योति रूप है जो ज्योति रूप है वही ग्रादित्य रूप है ग्रीर वही ॐकार रूप है। उसने अपने आत्मा को तीन प्रकार से व्यक्त किया है। इसलिये ॐकार तीन मात्रा वाला है इन मात्राग्नोंसे सब जगत् व्याप्त है। ग्रादित्य का ॐकार रूप से ध्यान करे ग्रीर उसमें ग्रात्मा को लगावे (३) श्रीर कहा है जो उद्रीथ है सो ही प्रगाव है, प्रगाव ही उन्दीथ है आदित्य और उद्गीथ यह ही प्रणव है। इस उद्गीथको प्रणवरूप प्रेरक, नाम श्रौर रूप वाला, निद्रा रहित ग्रौर जरा रहित, मृत्यु से रहित श्रौर पांच प्रकार का जाने। ग्राकाश में उसकी स्थिति है। ऊर्घ्व मूल वाला, ब्रह्म तक शाखा वाला, ग्राकाश, वायु, श्रग्नि, उदक श्रौर भूमि श्रादि रूप, एक रूप होकर सर्वत्र व्या-पक ग्रीर ब्रह्म रूप है। यह ग्रादित्य ॐकार के विषे है। इससे अकार की निरंतर उपासना करे। इसको रस रूप जो जानता

है कि यह ग्रक्षर पुण्य रूप है, इस प्रकार जान कर जिसकी जो कामना होती है वह पूर्ण होती है (४) ग्रीर कहा है कि इस व्रजापतिका ॐकार इस ग्रक्ष रसे नाद वाला शरीर है, स्त्री पमान ग्रीर नपुंसक से लिंग वाला, ग्रग्नि वायु ग्रीर ग्रादित्य से प्रकाश वाला विष्णु ग्रौर रुद्र से ग्रधिपति रूप, गाईपत्य, दक्षिगाग्नि ग्रौर म्राहवनी से मुख रूप, ऋक् यजुः ग्रीर साम से विज्ञान रूप, भू र्भुवः ग्रौर स्वः से लोक वाला, भूत भविष्य ग्रौर वर्तमान से काल वाला ग्रीर प्राग्ग ग्रग्नि ग्रीर सूर्य से प्रताप वाला है। ग्रन जल ग्रीर चन्द्र से पोषएा करने वाला, ग्रीर मन बुद्धि ग्रहंकार से चेतन वाला, प्राण ग्रपान ग्रीर व्यान से प्राण वाला है। कितनेक कहते हैं कि प्रजापित ऐसा कहते हैं कि श्रमुक शरीर का मैं त्याग करता हूँ इसलिये प्रस्तोता रूप से वह शरीर धारण किया हुआ है। ये ही, हे सत्य काम, पर और अपर रूप है जो ॐकार रूप है। (४) यह सब सत्य रूप से था, प्रजा-पति तपश्चर्या करके भूभु वः ग्रौर स्वः बोले । यह प्रजापति का स्थूल ग्रथवा लोक वाला शरीर है। स्वः यह प्रजापित का मस्तक है, भूः नाभि रूप ग्रौर भुवः पाद रूप है। इस व्यापक पुरुष के चक्षु ग्रादित्य रूप हैं अन्तार की मात्रायें महत् ग्रहं-कार में रहती हैं। चक्षु से यह प्रजापित मात्रा में संचार करता है। सत्य ही चक्षु हैं इस चक्षु में रहने वाला पुरुष सब विषयों में व्यक्त होता है इसलिये भूभुवः ग्रौर स्वः रूप से उसकी उपासना करे। अन्न ही प्रजापति और विश्वात्मा रूप है।

ध्ययः न्तिः ह्म SŦ, यि शब है। मेः गरि

]

श

लन

्व (ह भ्रादित्य की समान इस विश्वात्मा की उपासना होती है यह शरीर प्रजापित और विश्व रूप है ग्रीर सर्वत्र रहता है इस शरीर में सब ग्रौर सब में यह शरीर रहता है। इसलिये इस प्रजापति के शरीर की उपासना करे। (६) तत्सवितुवरेण्यं इस चरगा में सविता को ग्रादित्य भगवान् समभो ब्रह्मवादी कहते हैं कि ग्रात्मा की कामना से याचना करने को यह कहा है। भगीं देवस्य धीमहि इस चरएा के लिये ब्रह्मवादी कहते हैं कि हम किस का चिन्तवन करते हैं कि जो सविता रूप से स्थित कर रहा है उसके तेज को। **धियो योनः प्रचोदयात्** इस चररा से ब्रह्मवादी कहते हैं कि हमारी बुद्धि के विषे तुम प्रेर्गा करो तारक रूप, चक्षु रूप, इस ग्रादित्य में जो भर्ग रहता है, उसकी हम उपासना करते हैं, कान्ति से जिसकी गति सर्वत्र है, उसको भर्ग कहते हैं प्रथवा जो सबको तपावे उसको भर्ग कहते है। भर्ग यह ही रुद्र है। ब्रह्मवादी कहते हैं कि भर्ग अर्थात् जो सर्व लोकों को प्रकाशता है वह भर्ग, भूतमात्र को जो रंजन करता है वह भर्ग है। इस प्रजा का जिसमें गमन होने के पीछे स्राना नहीं होता, इस प्रकार रक्षा करने वाला होने से उसको भर्ग कहते हैं। शत्रु को तपाने वाला होने से उसको सूर्य, उत्पन्न करने से सविता, दान ग्रर्थात् इच्छा पूर्ण करने से ग्रादित्य, पिबत्र करने वाला होने से पावमान और सुषुप्त को उठाने वाला होने से ग्रादित्य कहते हैं। सत् होने से ग्रात्मा ग्रमृत रूप कह-

लाता है। सो ही ग्रात्मा मनन करने वाला, गमन वाला, खिसकने वाला, ग्रानन्द प्राप्त करने वाला, क्ती, वक्ता, स्वाद लेने वाला, संघने वाला, स्पर्श करने वाला भ्रौर सब के शरीर में रहता है। जब ग्रात्मा में द्वैत ज्ञान होता है सब वह सुनता है देखता है सुंघता हैं चखता है श्रीर स्पर्श करता है श्रीर इस प्रकार ग्रात्मा सब जानता है जब ग्रद्धैत भान हो जाता है तब म्रात्मा कार्य कारण से मुक्त है, वर्णन न हो ऐसा है, उपमा से रहित है, उसकी वाचा क्या है ? (७) यह म्रात्मा ईशान, शंभु रूप, भव रूप, रुद्र रूप, प्रजापति रूप, विश्व कर्ता रूप, हिरण्य-गर्भ, सत्य, प्रारा, हंस, शांत, विष्णु, नारायरा, अर्क, सविता, धाता, साम्राट् इन्द्र ग्रौर इन्द्र रूप से है। ग्रग्नि से ग्रावृत्त होकर वही प्रकाशता है; सहस्राक्षि रूप से, हिरण्य-मय रूप से ग्रौर ग्रानन्द रूप से उसे जानना चाहिये ग्रौर ध्यान करना चाहिए। सब प्राग्गी मात्र को ग्रभय देकर मनुष्यको ग्ररण्य में जाकर सब इन्द्रियों के विषयों को ग्रपने शरीरसे बाहर निकाले । इस प्रकार करनेसे परमात्माका साक्षात्कार होता है वह विश्वरूप है, पापों का हरएा करनेवाला, जातवेदस् ग्रंतिम गतिरूप, ज्योति, एक, प्रकाशरूप, सहस्र रिंम रूप, ग्रनेक रूप से स्थिति कर्ता ग्रीर प्रजा का प्राण रूप है, यह ही सूर्य उदय को प्राप्त होता है।

॥ इति मैत्रायणी उपनिषत् समाप्त ॥



## योग शिखोपनिषत्।

### [ 38 ]

'सब जीव सुख दुःख ग्रीर मायाजाल से घिरे हुए हैं, हे शंकर, उनकी मुक्ति किस प्रकार होगी, हे देव, कृपा करके कहिये ॥ १ ॥ सर्वसिद्धि करने वाला माया जाल का काटने वाला, जन्म, मृत्यु, जरा ग्रीर व्याधि का नाश करने वाला ग्रीर सुख देने वाला कोई मार्ग किहये'।। २।। इस प्रकार हिरण्य-गर्भ ने पूछा तब महेश्वर ने कहा, कैवल्य परमपद नाना मार्गों से प्राप्त होना कठिन है।। ३।। हे ब्रह्मा, वह सिद्धि मार्ग से प्राप्त होता है ग्रन्य मार्ग से नहीं; शास्त्रजाल में उनकी बुद्धि फँसी हुई हैं इसलिये वे मोह को प्राप्त होते हैं।। ४।। स्वात्म प्रकाश रूप, कला रहित, मल रहित, शान्त, सबसे परे श्रीर उपद्रव रहित ऐसा कैवल्यपद शास्त्र द्वारा कैसे प्रकाशित होगा।। ॥। वह जीवरूप से पुण्य-पाप के फल द्वारा श्रावृत्त है। परमात्पद नित्य है, वह तत्त्वातीत है सर्व भावों से परे है, ज्ञान रूप ग्रीर निरंजन है। ऐसा कैवल्य पद, जीव भाव को कैसे प्राप्त हुन्ना, हे देव यह कृपा करके किह्ये॥ ६-७॥ ग्रपने में (कैवल्यपद में) वायु के समान स्फुरएा हुम्रा, यही म्रहंकार उत्पन्न हुम्रा; तथा पंच भूतात्मक सप्त धातुत्रों (रक्तमांस ग्रस्थि ग्रादि) से युक्त ग्रीर ग्रात्मक ऐसा देह उत्पन्न हुम्रा॥ ५॥ सुख दुःख से

श लन

ध्ययः नित

चिं वि ह्म

S₹ यि श•

(, ) ) ) )

(in ini)

ग्रौर जीव भाव से युक्त होने से उस विशुद्ध परमात्मा में होवे जीव कहलाते हैं।। ६।। काम क्रोध, भय, मोह, लोभ, चंचलता, जन्म, मृत्यु, कृपराता, शोक, ग्रालस्य भूख, प्यास ॥ १०॥ तृष्णा, लज्जा, भय, दु:ख विवाद ग्रीर हर्ष इन दोषों से मुक्त होने पर जीव शिव कहलाता है ॥ ११ ॥ इसलिये दोष नाश करने के लिये मैं तुमसे उपाय कहता हूँ। कोई ज्ञान को उपाय रूप कहते हैं परन्तु केवल ज्ञान से सिद्धि नहीं होती ॥ १२ ॥ हे ब्रह्मा, इस संसार में योग रहित ज्ञान किस प्रकार मोक्ष देने वाला होगा श्रीर ज्ञान रहित योग भी मोक्ष के लिये असमर्थ हैं।। १३।। इसलिये मुमुक्ष ज्ञान और योग का दृढ ग्रभ्यास करे। प्रथम ज्ञान के स्वरूप को जाने ( क्योंकि ) वही एक ज्ञान का साधन है ॥ १४ ॥ वैसे ही मुमुक्षु विचार करे कि ग्रज्ञान किस प्रकार का है। जिसने ग्रपना स्वरूप कैवल्य परमपद जान लिया है ॥ १५॥ वह काम, क्रोध, भय स्रादि दोषों से रहित है। सर्व दोषों से युक्त जीव ज्ञान से किस तरह मुक्त हो जायगा ? ॥ १६॥ (यदि कहो कि) श्रात्मरूप ज्ञान जब पूर्ण ग्रौर व्यापक है तब काम क्रोध, ग्रादि दोष भी स्वरूप से भिन्न नहीं हैं।। १७।। फिर उसके लिये विधि क्यों स्रोर निषेघ भी क्यों ? संसार भ्रम से रहित विवेकी मुक्त है ॥१५॥ (तो) हे ब्रह्मन्, वास्तविक वह परिपूर्ण स्वरूप सफल ग्रौर निष्कल है; ग्रौर पूर्ण होने से वह ही ।। १६ ।। भेदभाव का स्फ़रण होने से निष्कल, निर्मल, प्रत्यक्ष परिपूर्ण तथा आकाश

के समान व्यापक होते हुए भी उत्पति स्थित संहार की गित के ज्ञान से रहित हुआ संसार भ्रम को प्राप्त होता है। इस रूप को प्राप्त हुआ वह विद्या को छोड़—कर हे महाबाहों, किस प्रकार मोह सागर में बार बार डूबता रहता है और संसारी लोगों के समान सुख दु:ख मोह में गोते खाता है।। २०-२१-२२।। यदि ज्ञानी भी इसी प्रकार वासाना से युक्त ही रहे तो दोनों में विशेष (भेद) क्या रहा संसार भावना दोनों की एक सी ही रही।।२३।। इस प्रकार के जानने (ही) को यदि ज्ञान कहे तो अज्ञान और कैसा होता है? (इसलिये) कोई ज्ञानिष्ठ विरक्त धर्मज्ञ और विजितेन्द्रिय भी हो।। २४।। देह के योग के विना हे ब्रह्मन्! वह मोक्ष को प्राप्त नहीं होता।

देही दो प्रकार के होते हैं; एक भ्रपक ग्रार दूसरे परिपक्व ।।२५।।
योग रहित देही अपक है और योग किये हुए पक्व है (क्योंकि)
योगाग्नि से उसका सर्व देह ग्रजड़ यानी चेतन ग्रीर शोक रहित
हो जाता है ।। २६ ।। पृथ्वी का ग्रंश जिसमें ग्रधिक है उसको
जड़ कहते हैं ऐसा देह ग्रपक्व ग्रीर दु:खदायी होता है । ध्यान में
बैठा हुग्रा भी वह इन्द्रियों से व्याकुल होता है ।। २७ ।। उनको
बहुत २ रोकने पर, शीत, उष्ण, सुख, दु:ख ग्रादि मानसिकव्याधियों से व्याकुल होता है ।। २५ ।। ग्रीर भी जब नाना प्रकार
के जीव द्वारा, शस्त्र ग्रग्नि जल या पवन द्वारा शरीर को पीड़ा
पहुंचती है, तब मन भी उस समय क्षोभको प्राप्त होता है ॥२६॥
वैसे ही प्राण निकलने के समय वायु का क्षोभ होता है ग्रौर

श |लन |ध्ययः

ान्तिः

चक्ष र्न स

र यि श

; है। मेः गरि

वे ए

इस करके सैकड़ों दुःख से युक्त होकर चित्त क्षोभ को प्राप्त होता है।। ३०।। देह छूटने के समय चित्त जो जो भावना करेगा उस उस गति को प्राप्त होगा —यही जन्म का कारएा है।। ३१।। देह का नाश होने पर कौनसा जन्म होगा यह मनुष्य नहीं जानते इसलिये जीव का ज्ञान ग्रौर वैराग्य केवल श्रम ही है।। ३२।। जो चींटी भी काट जाय तो ध्यान से चिलत हो जाता है, उसको मरण समय अनेक बिच्छू काटते हैं तब किस प्रकार सुखी रह सकता है।। ३३।। इसलिये, मिध्या तर्क से युक्त मूढ़ मनुष्य इस बात को नहीं जानते कि जिसका ग्रहंकार नष्ट हुन्ना है उसका।। ३४।। देह भी नष्ट होता है फिर उसको रोग, जल ग्रग्नि, शस्त्र घात श्रादि की पीड़ा किस प्रकार होगी।। ३४॥ जब २ क्षीरा हुम्रा महंकार पुनः पुष्ट होजाता है, तब २ रोग म्रादि प्रवृत्त होकर इस द्वारा उसका नाश करते हैं।। ३६।। कारए। के बिना कार्य कभी भी विद्यमान नहीं होता वैसे ही विना ग्रहंकार के देह में दुःख क़ैसे हो।। ३७।। शरीर ने सबको जीत लिया है ग्रौर योगियों ने शरीर को जीत लिया है वह सुख दुःख ग्रादि फल उनको किस प्रकार प्रदान कर सकते हैं।। ३८।। जिसने इन्द्रिय. मन, बुद्धि श्रीर काम क्रोधादि जीत लिये उसने सब कुछ जीत लिया इसको किसी से भी बाधा नहीं पहुंचती।। ३६।। जिसने महाभूत ग्रौर तत्त्वों का क्रम से संहार किया है ग्रौर सप्त धातु वाला देह योगाग्नि द्वारा धीरे २ जला दिया है।।४०।। नाना शत्ति युक्त, भेद बंध से विमुक्त महावल शाली ऐसे

श लिन ध्ययः स्तिः

: ]

चिक्ष वि हा

<sup>S</sup>र् यि श

, है। मेः

गरि

ìa H

श्रेष्ठ योगी के देहको देवता भी नहीं जान सकते ॥ ४१ ॥ उसका देह ग्राकाश के समान है वा ग्राकाश से भी निर्मल है। उसको सूक्ष्म से भी ग्राति सूक्ष्म स्थूल से स्थूल ग्रीर जड़ से जड़ समभो ॥ ४२॥ क्योंकि योगीन्द्र अपने इच्छानुसार रूप धारण करके स्वतंत्र अजर और अमर होकर तीनों लोकों में जहां तहां लीला से क्रीड़ा करता है।। ४३।। विजितेन्द्रिय भ्रौर भ्रचित्य शक्ति वाला योगी नाना प्रकार के रूप धारए। कर सकता है श्रीर पुनः श्रपनी इच्छा से उनका संहार भी कर सकता है [11 ४४ 11 योगबल के होने से योगी फिर मृत्यू को प्राप्त नहीं होता; हठ (योग) से वह मरा हुआ ही है; मरे हए का श्रीर मरएा कहां से होगा ॥ ४५ ॥ जहां सब मरे हुए हैं वहां यह भली प्रकार जीता है श्रौर जहां मूढ़ जीते हैं वहां यह मरा हुम्रा है।। ४६।। उसको कुछ भी कर्त्तव्य नहीं है ग्रौर कुछ कर्म करे तो उसको उसका लेप भी नहीं होता। वह जीवनमूक्त है सदा स्वच्छ है श्रौर सर्व दोषोंसे रहित है ॥ ४७ ॥ श्रौर जो ज्ञानी तथा विरक्त होते हुए देंह से सदा जीते हुए हैं ऐसे वे मांस पिंड वाले क्देही किस प्रकार योगी के समान हो सकते हैं ॥ ४८॥ देह छूटने पर ज्ञानियों को पुण्य पाप का फल मिलता है ऐसा हो तो उसका भोग होने पर ज्ञानी को पुनः जन्म मिलेगा॥ ४६॥ पश्चात् पुण्य से उसको सिद्ध की संगति होती है, फिर सिद्ध की कृपा से वह योगी होता है अन्यथा नहीं ॥ ५०॥ तब हो संसार (संसरएा) नट होता है-शिवभाषित मिथ्या नहीं

होता —हे ब्रह्मा, योगरहित ज्ञान मोक्षदायी नहीं होता ॥५१॥ बिना ज्ञान के योग की सिद्धि कभी नहीं होती, ज्ञान से अनेक जन्मों के पश्चात् यौग की प्राप्ति होती है।।५२।। परन्तु योग से एक ही जन्म में ज्ञान हो जाता है इसलिये मोक्ष देने वाला योग को छोड़कर ग्रौर कोई मार्ग नहीं है।। ५३।। ज्ञान का बहुत काल तक विचार करके मैं मुक्त हूँ ऐसी भावना करता है। भावना करने से क्या वह तत्काल मुक्त हो जाता है ॥ ५४॥ अन्य सैकड़ों जन्मों के पश्चान् योग ही से वह मुक्त होता है। इस प्रकार योग से वारम्वार जन्म मरुण नहीं होता ॥ ४४ ॥ प्राण श्रौर श्रपान के योग से चन्द्र सूर्य की एकता होवे श्रौर सप्तधातु वाला देह उस ग्रग्नि द्वारा परिपूर्ण होवे ॥ ५६ ॥ तब उसकी सव व्याधियां जल ग्रग्नि, शस्त्र ग्रादि की बाधा नष्ट हो जाती हैं तब यह देही परम माकाशरूप रह जाता है ॥ ५७॥ म्रधिक क्या कहना, उसका मृत्यु ही नहीं होता; जले हुए कपूर के समान वह देही हो ऐसा लोक में प्रतीत होता है।। ५८।। सब जीवों के चित्त, प्रारा से बंधे हुए हैं। जैसे रस्सी से पक्षी बंधा हुम्रा होता है; मन भी वैसा ही बंधा हुम्रा है।। ४६।। नाना प्रकार के विचारों से भी मन जीता नहीं जाता; इसलिये उसको जीतने का उपाय एक प्राण ही है अन्य कोई उपाय नहीं है ॥ ६० ॥

सिद्धि योग के बिना तर्क से, वाद विवाद से, शास्त्रों से युक्तियों से, मंत्र और श्रीषियों से, हे ब्रह्म, प्राण वश नहीं होता।। ६१।। उस उपाय को (सिद्धि योग को ) न जानकर जो

योग मार्ग में प्रवृत्त होता है उसको ग्रल्प ज्ञान के कारएा ग्रिधिक क्लेश ही होता है ॥ ६२ ॥ जो पवन को न जीतते हुए मोह से योगियों के योग की इच्छा करता है वह (मानो ) कच्चे घड़े पर चढ़ कर समुद्र को पार करना चाहता है ।। ६३।। जिस साधक के जीवित रहते हुए प्राग्ग भीतर विलीन होगया हो ग्रौर पिंड ( शरीर ) नहीं गिरे, उसका चित्त दोषों से रहित होजाता है ॥ ६४ ॥ चित्त शुद्ध होने पर उसका ग्रात्मज्ञान प्रकाशित होता है, इस प्रकार हे ब्रह्मा योग से एक ही जन्म में ज्ञान होजाता है।। ६५।। इसलिये प्रथम साधक उस योग का सदा अभ्यास करे। मुमुक्षुम्रों को भी मोक्ष के लिये प्रारा का जय करना चाहिये ॥ ६६ ॥ क्योंकि योग से बढ़ कर पुण्य नहीं है, योग से बढ़ कर कल्यागा नहीं है, योग से ग्रधिक कुछ सूक्ष्म नहीं है योग से बढ़कर कुछ भी नहीं है ॥ ६७ ॥ प्रारा ग्रौर ग्रपानकी एकता, अपने रज श्रौर वीर्य की एकता, सूर्य ग्रौर चन्द्रमा का संयोग, जीवात्मा श्रौर परमात्मा का संयोग ।। ६८ ।। इस प्रकार के द्वन्द्वों का संयोग योग कहलाता है। अब मैं सब ज्ञानों में उत्तम योग शिखा का वर्णन करता हूँ ॥ ६६ ॥

जब मंत्र का ध्यान किया जाता है तब शरीर में कंप होता है, इसलिये पद्मासन अथवा अन्य आसन, जिसमें रुचि हो, बांध कर ॥ ७० ॥ नासा के अग्रभाग में दृष्टि लगा कर हाथ और पैरों को मिला कर, मन को सब तरफ से रोकते हुए वहाँ ॐकार का जितन (ध्यान) करे ॥ ७१ ॥ प्राज्ञ हमेशा परमेश्वर को हृदय

ालन व्ययः ान्तिः

彩。市 形 学 包

|**य** शः

市里

में रख कर ध्यान करे, एक स्तम्भ वाले नौ द्वार बाले तीन कड़ी वाले और पांच देवता वाले ।। ७२ ।। ऐसे शरीर में बृद्धिमान लक्ष्य न दें। ग्रादित्य मंडल के ग्राकार वाला किरगों की ज्वाला से युक्त ।। ७३ ।। उस (ॐकार) के मध्य में दीपशिखा (दीपक की बत्ती ) के समान ग्रग्नि को प्रज्वलित करे। जितना दीपशिखा का परिमाए है उतने परिमाए की ज्योति का परमेश्वरका ध्यान करे।। ७४।। योगी लोग, पश्चात् योगाम्यास से सूर्य का भेदन करते हैं, सुषुम्ना के परमशुभ्र द्वितीय द्वार से ॥ ७५ ॥ कपाल संपुट का पान करके उससे उस परमपद को देखता है। परन्तू जीव ग्रालस से या प्रमाद से घ्यान नहीं करता।। ७६।। यदि तीनों काल कपाल संपुट का पान करे तो महान् पुण्य को प्राप्त करता है, इस पुण्य को प्राप्त करके मैंने संक्षेप से कहा है ॥ ७७ ॥ योग का लाभ होने पर प्रसन्न हुए परमेश्वर को जानता है, तब उसके सहस्र जन्मों का पाप क्षीएा हो जाता है।। ७८ ।। ग्रीर योग से संसार के संपूर्ण उच्छेद [ नाश ] को देखता है।

ग्रव मैं योगाभ्यास के लक्षरण कहता हूं ॥ ७६ ॥ जिसने प्रारण जय कर जिया है ऐसे गुरु का सदा सेवन करे गुरु के बचन प्रसाद से बुद्धिमान प्राण का जय करे ॥ ५० ॥ एक वालिश्त लम्बा और चार अंगुल चौड़ा, शुभ्र श्रीर कोमल, लपेटने के वस्त्र के समान (कन्द होता है) ॥ ५१॥ (उसमें) प्राण को दृढ़ता पूर्वक रोक कर शक्ति चालन युक्ति से ब्राठ बार कुण्डलाकार होकर रही हुई कुण्डली को सीधी करे ॥ दर ॥ गुदा का संकोच With a fire and a series of the course लन ययः न्ति 11

श

करते हुए कुण्डली को चलावे, तव मृत्यु के चक्र में भी फंसे हुए योगी को भी मृत्य का भय कहां।। ५३।। यह परम गुह्य मैंने तुभसे कहा है—( ग्रीर ) वज्रासन लगा कर नित्य ऊर्घ्व श्राकुंचन करने का श्रभ्यास करे।। ८४।। वायु प्रज्वलित किये हुए अग्नि से रात दिन कुण्डली को तपावे। अग्नि से संतप्त हुई, तीनों लोकों को मोहने वाली वह जीव शक्ति॥ ५४ ॥ मेरुदण्ड में सुषुम्ना के मुख से प्रवेश करती हुई ग्रग्नि युक्त वायु से ब्रह्म-ग्रन्थि का भेदन करती है।। पश्चात् विष्णुग्रन्थि का भेदन करके रुद्र ग्रन्थि में स्थित रहती है, तब वारम्बार पूरक करते हुए दृढ़ कुम्भक युक्त ॥ ८७ ॥ सूर्य भेदन उज्जाई शीतली श्रौर भस्रा इन चार कुम्भकों का अभ्यास करें।। ८८।। तीन बंधों से युक्त ये कुम्भक केवल कुम्भक को प्राप्त कराते हैं। स्रब इनके लक्षरण संक्षेप से भली प्रकार कहता हूँ ॥ ८९॥ निर्जन देश में ग्रकेला जाकर हलका भोजन करता हुग्रा, धैर्य पूर्वक, संसार रोग को निवारण करने वाली अद्वितीय औषधि के समान जो परमार्थ तत्त्व रूप भ्रौर भ्रमृतरूप है ऐसा प्रारा जय करे।। ६०।। योगाभ्यासी सूर्य नाड़ी से वायु का ग्राकर्षण कर, विधिवत् कुम्भक करके चन्द्रनाड़ी से रेचन करे ॥ ६१ ॥ यह उदर के रोगों को ग्रौर कृमिदोष को दूरकरता है। ऊपर लिखा हुग्रा सूर्य भेदन बार २ करना चाहिए।। ६२ ।। दोनों नाडियों से वायु ग्राक-र्फाए करके बुद्धिमान उसको कुण्डली के बाजू में ले जाकर उदर में धारण करे फिर बुद्धिमान इडा से रेचन करे।। ६३।। कंठ के कफ

श्रादि दोषों को दूर करने वाला, शरीर की भ्रग्नि बढ़ाने वाला, नाड़ी जल का नाश करने वाला भ्रौर धातु गत दोषों को दूर करने वाला ॥६४॥ यह उज्जाई कुंभक चलते बैठते हर हालत में करना चाहिये। मुख से वायु का ग्रहएा करके नाक से रेचन करे ।।६५।। यह शीतलोकरण पित्त और क्षुधानृषा को दूर करता है। छाती से लुहार की धोंकनी के समान वेगपूर्वक ॥ ६६॥ देह को श्रम मालूम होने तक बुद्धिमान वायु का रेचक पूरक करे। जब श्रम प्रतीत होने लगे तब सूर्य से पूरक करे।। ६७॥ कण्ठ का संकोच करके फिर चन्द्र से रेचन करे। वात, पित्त कफ का नाश करने वाला शरीर की श्रग्नि को बढ़ाने वाला।।६८।। कुंडली का बोधन कराने वाला मुख के दोषों को दूर करने वाला सुखकर ग्रौर शुभ कर ब्रह्मनाड़ी के मुख में स्थित कफ ग्रादि की रुकावटें दूर करने वाला ।। ६६।। भली प्रकार से बंध सहित करने से तीनों ग्रन्थियों का भेदन करने वाला यह भस्रिका कुंभक विशेष करके करना चाहिये ॥१००॥

श्रव यथा कम से तीनों बंधों को कहता हूं। उनके नित्य करनेसे वायुका जय होता है।।१०१।।चारों प्रकारके कुंभक करते समय तीनोबंध करना चाहिए(वह किसप्रकार करना)सो मैं कहता हूँ ॥१०२॥पहिला सुलबंध दूसरा उड्डियानबंध श्रौर तीमरा जालधर बंध है। उनके लक्षण कहता हूं॥ १०३॥ एडी से गुदा को दबा कर उसका (गुदा का) बल से बारबार श्राकुंचन करे, जिस करके वायु उसर चला जाय।। १०४॥ प्राण् श्रौर श्रमान, तथा

श लन

ययः

न्ति

H

नाद और बिंदु मूल बंध से एकता को प्राप्त होकर संसिद्धि को देता है इसमें कुछ भी संदेह नहीं ॥१०५॥ कुंभक के अन्त में भौर रेचक के स्रादि में उड़ियान बंध करना चाहिये जिससे प्रामा सुषुम्ना में उड़ता है (गमन करता है) ॥ १०६ ॥ इसीलिये योगी इसको उड्डियान कहते हैं। गुरु का कथन है कि उड्डियान का सदा स्वभाविकता से।। १०७।। ग्रालस रहित ग्रभ्यास करने से वृद्ध भी तरुए। होजाता है। नाभी के ऊपर ग्रौर नीचे भी प्रयत्न से तान रखे यानी खिचाव रखे ॥१०८॥ जो इसका छःमास भ्रम्यास करे वह मृत्यु को भी जीत लेता है इसमें संशय नहीं है।पूरक के ग्रन्त में जालंधर नामक बंध करना चाहिये।।१०६।। इसमें कंठ का संकोच किया जाने से यह वायु के मार्ग को रोकने वाला है। कंठ का श्राकुंचन करके इच्छा से (प्रयत्न से) हढ़ता पूर्वक हृदय में स्थापन करे ॥११०॥ यह जालन्धर बंध ग्रमृत की प्राप्ति कराने वाला है। नीचे से जरा श्राक्र चन करते हुए कंठ के संको-चन करने से ॥१११॥ तथा पश्चिमतान से प्रारा नाडी में जाने लगता है। वज्रासन लगाये हुए कुण्डली को चालन कर, योगी ॥११२॥ पश्चात् भस्रा को करे ग्रीर कुण्डलनी को जगावे। जैसे गरम लोहे की छड़ से बाँस की गांठों का भेदन होता है ।।११३।। इसी प्रकार मेरुदंड में प्रारा से ग्रन्थियों का भेदन होता है। तब चींटी लगने के समान वहां खुजली होती है।।११४।। सदा ग्रम्यास करने से इस प्रकार वायु से खुजली मालूम होती है तब रद्र ग्रन्थि का भेदन करके शिव रूप हो

जाता है।। ११५ ।। चन्द्र सूर्य को समान करने से उन दोनों का योग होता है। तीनों ग्रन्थियों का भेदन करने से योगी तीनों गुगों से ग्रतीत हो जाता है।। ११६ ।। शिव ग्रौर शिक्त के संयोग में वह परम श्रेष्ठ ग्रवस्था प्राप्त होती है। जैसे हाथी सूंड़ से सदा पानी पिया करता है।। ११०।। इसी प्रकार सुषुम्ना वज्जनाल से (ब्रह्म नाड़ी से) वायु को ग्रहण करती है। वज्ञ दण्ड से उत्पन्न इक्कीस मिण होते हैं।। ११८।। वह सब सुषुम्ना में रहे हुए हैं जैसे सूत्र में मिण होते हैं। मोक्ष मार्ग में स्थित होने से सुषुम्ना विश्वरूपिणी है।। ११६।।

निश्चित काल तक चन्द्र सूर्य के निबंधन से पूरक करके कुम्भक किया हुआ वायु साधक के बाहर नहीं जाता ॥ १२० ॥ इसी तरह से पश्चिम द्वार के लक्षण वाला वायु बार बार पूर्ण किया हुआ उन द्वारों से किंचित कुम्भकत्व को प्राप्त होता है ॥ १२१ ॥ पश्चिम मार्ग से वायु सर्व गात्रों में प्रवेश करता है। रेचन करने से वह क्षीण होता है और पूरक करने से पोषित होता है ॥ १२२ ॥ शरीर सहित मन जहांसे उत्पन्न होता है, वहीं उसे योग बल से जो लीन कर देता है, वहीं एक मुक्त है, अहंकार रहित और सुखी है। जो केवल खाने ही से गरज रखते हैं ऐसे मुंख इस बात को नहीं जानते ॥ १२३ ॥ मिंद चित्त का नाश प्रतीत होवे तो वहां प्राण्य का भी नाश होता है। ऐसा यदि न होवे तो उसके लिये न शास्त्र है, न अनुभव, न गुरू

] ্ য

लन

यय

न्ति

Ħ

हैं, न मोक्ष ।। १२४ ।। जिस प्रकार जौंक स्वयं बल से रुधिर को खींचती है इसी प्रकार योग के सतत ग्रम्यास से ब्रह्मनाड़ी धातुग्रों को खींचती हैं ।। १२५ ।। ग्रासन बंध के नित्य ग्रम्यास योग से चित्त लीन हो जाता है ग्रौर बिंदु नीचे को नहीं जाता ।। १२६ ।। तथा रेचक ग्रौर पूरक को छोड़कर प्रारा स्थिर होता है, तब नाना प्रकार के नाद प्रवृत्त होते हैं ग्रौर चंद्रमण्डल (से ग्रमृत) टपकने लगता है ।। १२७ ।। तब भूख प्यास ग्रादि सर्व दोष नष्ट हो जाते हैं, केवल सिच्चदानन्द में उसकी स्थित हो जाती है ।। १२८ ।। तेरी प्रीति के ग्रर्थ यह ग्रम्यास का वर्णन किया है ।

मंत्र, लय, हठ श्रौर राजयोग यह कमशः श्रन्तर्भू मिकाएं हैं ॥ १२६ ॥ एक ही महायोग इस प्रकार के चार भेद से कहा जाता है । (प्राग् हकार से बाहर जाता है, सकार से फिर भीतर चला जाता है ॥ १३० ॥ इस प्रकार 'हंस हंस' यह सब जीव जपते रहते हैं । गुरु वाक्य से सुषुम्ना में यह जप उलटा होने लगता है ॥ १३१ ॥ इसीको सोहं सोहं मंत्र कहते हैं, इसीको मंत्र योग कहते हैं । मंत्र योग से पश्चिम मार्ग में प्रतीत होने लगती है ॥ १३२ ॥ सूर्य को हकार कहते हैं, सकार चन्द्रमा कहलाता है । श्रौर सूर्य चन्द्र की एकता को हठ कहते हैं ॥१३३॥ सर्व दोषों द्वारा उत्पन्न हुई जड़ता हठ से नाश हो जाती है । जब क्षेत्रज्ञ श्रौर परमात्मा इन दोनों की एकता होजाती है ॥१३४॥ हे ब्रह्मन, उनकी एकता होने पर चित्त विलीन होजाता है श्रौर

लय योग का प्रारम्भ होते ही प्राग्ग स्थिरता को प्राप्त होते हैं॥१३५॥ लय होने पर सुखरूप ग्रोर स्वरूपानन्दरूप परमपद प्राप्त होता है। महाक्षेत्रके योनि मध्य में तथा जपापुष्प या बंधूक पुष्प के समान (रक्तवर्गा)॥१३६॥जीवों का रज रहताहै यही ढका हुम्रा दैवी तत्त्व है । रजके श्रौंर रेतके योगको राजयोगकहते हैं ।।१३७।।राजयोगसे योगी श्रिंगिमादि सिद्धियां प्राप्त करके विराजता है। प्राग् श्रीर म्रपान का योग ही योग चतुष्ट्य जानो ॥ १३८ ॥ यह हे ब्रह्मन्, तुभको संक्षेपसे कहा है। शिवकथन मिथ्या नहीं होता। अभ्यास द्वारा कम से प्राप्य बस्तु पाई जाती है, अन्यथा नहीं ॥ १३६ ॥ योगी एक ही शरीरसे धीरे-धीरे दीर्घकाल तक के योगाम्यास द्वारा मुक्ति को प्राप्त होता है; बंदर के समान ही यह बात है (बंदर एक शाखा से दूसरी शाख के प्रति ऐसे क्रम से पेड़ की चोटी पर चढ़ जाता है ) ॥ १४०॥ प्रमाद से यदि योग सिद्ध के पूर्व ही देह का नाश हो जाय, तो पूर्व वासना से युक्त होने के कारण उसको दूसरा शरीर प्राप्त होता है।। १४१।। तब पुण्य बल से सिद्ध गुरु की संगति पाता है। पश्चिम द्वार मार्ग से फल तुरन्त प्राप्त होता है ॥१४२॥ पूर्व जन्म में अभ्यास किया हुआ होने से उसको तुरन्त फलकी प्राति होती है। यही जानने योग्य है इसको काकमत कहते हैं ॥१४३॥ काकमत के अभ्यास योग से अन्य ग्रौर कोई श्रेष्ठ योग नहीं है, इसीसे मुक्ति प्राप्त होती है। शिव भाषित मिण्या नहीं होता ॥१४४॥ हठ योग कम से उसकी पराकाष्ट्रा रूप जीव लयादि जिसने न किया हो, उसको मोक्ष

হা

लन

ययः न्ति

विध र्व

H

天全

शब

नहीं होता, क्योंकि यह प्रसिद्ध है कि पश्चिम मार्ग के बिना मोक्ष लाभ नहीं होता ।।१४५।। (इस योग में) प्रथम रोग नष्ट हो जाते हैं पीछे शरीर की जड़ता दूर होती है, तब चन्द्र समरस होकर सदा बरसता रहता है ।।१४६।। पवन से ग्राग्न चारों ग्रोर से धानुग्रों को खींचता है तब शरीर में कोमलता ग्राजाती है ग्रीर नाना नाद प्रवृत्त होते हैं ।।१४७।। वृष्टि ग्रादि जनित जड़ता को जीत कर वह योगी खेचर यानी ग्राकाश में चलने वाला हो जाता है, पवन के समान वेग वाला सर्वज्ञ ग्रीर सुन्दर रूप वाला हो जाता है ।।१४८।। वह तीनों लोकों में कीड़ा करता है ग्रीर उसमें सब सिद्धियां उत्पन्न होजाती हैं। कपूर के लीन हो जाने पर उसमें फिर कठिनता कहां ?।। १४६।। वैसे ही ग्रहंकार के नाश होने पर (योगी के देह में) कठिनता कहांसे रहे? वह सर्वकर्ता, स्वतन्त्र ग्रीर ग्रनन्त रूप वाला।।१५०।। महायोगी जीता हुग्रा भी मुक्त ही है, इसमें कोई संदेह नहीं है।

इस जगत में सिद्धियां दो प्रकार की होती हैं, एक किल्पत श्रौर दूसरी श्रकल्पित ॥१४१॥ रस, श्रौषिध श्रौर नाना प्रकार की क्रियाश्रों के साथ मन्त्र श्रम्यास के साधन से जो सिद्धियां प्राप्त होती हैं वे किल्पत कही जाती हैं ॥१४२॥ वे साधन द्वारा उत्पन्न हुई सिद्धियां श्रनित्य श्रौर श्रल्प शक्ति वाली होती हैं। ऐसे ही बिना साधन के स्वभाव ही के उत्पन्न हुई सिद्धियां होती हैं ॥१५३॥ श्रपने श्रात्मा के योग में निष्ठा रखने वालों में स्वतन्त्रता से ईश्वर को प्रिय ऐसी सिद्धियां उत्पन्न होती हैं, वे अकित्पत कही जाती है। ॥ १५४ ॥ वासना रहित (योगियों) में महा शक्ति वाली ग्रपने योग से उत्पन्न हुई, इच्छा रूप सिद्धियां चिर काल के अभ्यास से उत्पन्न होती हैं।। १५५ ।। परन्तु अव्यय ऐसे परमात्म पद के योग के लिये उन सिद्धियों को सदा तम रखना चाहिये। विना कार्य के सदा गुप्त रहना यही योग सिद्ध का लक्षण है।। १५६।। स्राकाश मार्ग से जाने वाले पथिक को मार्ग में जैसे ग्रनेक तीर्थं ग्रीर नाना मार्ग नजर श्राते हैं वैसी हो नाना प्रकार की सिद्धियां हैं। १४७ ।। लाभ हानि से रहित निर्वासन योगी को योग मार्ग में चलते हए नाना प्रकार की सिद्धियां प्राप्त होती हैं ॥ १५८ ॥ परीक्षक सुवर्णकार जैसे सुवर्ण की परीक्षा करता है वैसे सिद्धियों से सिद्ध और जीवन्म्रक्त को पहचानना चाहिये ॥ १५६ ॥ कभी उसके प्रलौकिक गुरा प्रवश्य दिखाई देते हैं परन्त जिसकी सिद्धियां चली गई हों ऐसे पुरुष को बद्ध ही समभो ॥ १६० ॥ जिसकी देह जरा रहित ग्रमर है वही जीवन्मुक्त है ग्रौर वे पशु पक्षी, कीटक (के समान) हैं जो मृत्यु को प्राप्त होते हैं ॥ १६१ ॥ उनको, हे ब्रह्मन् ! क्या शरीर नष्ट होने के पश्चात् मुक्ति मिलती है ? उनके प्राग् ही बाहर नहीं निकलते तो शरीर कहां से गिरेगा ? ॥ १६२ ॥ शरीर के पतन से जो मुक्ति हो वह मुक्ति नहीं मृत्यु है। देह को ब्रह्मत्व प्राप्त होने पर जैसे जल में नमक ॥ १६३ ॥ ग्रनन्यता की प्राप्त होता है, (बैसे ही देह ग्रीर ब्रह्म ग्रनन्यताको प्राप्त होने पर) उसको मुक्त कहते हैं, शरीर और इन्द्रियां उससे वैसे ही ग्रिभिन्न

हैं।। १६४।। ब्रह्म देहत्व को वैसे ही प्राप्त होता है जैसे जल बबूले बन जाय। दस द्वार वाले नगर के समान दस नाड़ो रूप जिसमें मार्ग हैं ऐसे, ॥ १६४ ॥ दस वायुश्रों से युक्त, दस इन्द्रियों के परिवार वाले, छः ग्राधाररूप निवास स्थान वाले, छः श्रन्वयरूप महा वन वाले ॥ १६६ ॥ चार पीठों से युक्त, चार वेद रूप दीपक वाले, बिन्दु नाद और महत लिंग वाले; शिव शक्ति के निवास स्थान रूप ।। १६७ ।। देह को शिवालय कहते हैं, यही सब देहधारियों को सिद्धि देने वाला है। गुदा श्रीर मेढ़ के बीच में त्रिकोगाकार मुलाधार चक है ॥ १६ = ॥ जीव रूप वह स्थान बोला जाता है, यहीं पर कुण्डलिनी नाम की परा शक्ति प्रतिष्ठित है।। १६६।। यही स्थान है जिससे वायु उत्पन्न होता है, जिससे अग्नि उत्पन्न होता है, जिससे बिन्दु और नाद उत्पन्न होते हैं ॥ १७० ॥ ग्रीर जिससे हंस ग्रीर मन उत्पन्न होते है, ऐसा यह काम रूप नाम का षीठ सर्व कामनास्रों को पूर्ण करने वाला है ॥ १७१ ॥ छः पख़ुरीवाला स्वाधिष्ठान नामक चक्र लिंग मुलमें है। दस पखुरीवाला मिए।पूरक चक्र नाभी देश में स्थित है।। १७२।। बारह पखरीवाला ग्रनाहत नाम का महान् चक्र हृदय में स्थित है। हे ब्रह्मा यही वह ब्रह्मागिरी नाम की पीठ हैं ॥ १७३ ॥ कंठ कूप में सोलह पखरीवाला विशुद्ध नामक चक्र है जालंधर नाम की पीठ, हे सुरेश्वर यहां पर स्थित है।। १७४।। भ्रमध्य में दो दल वाला आज्ञा नाम का उत्तम चक्र है, इसके ऊपर उड़ुयान नामक महापीठ प्रतिष्ठित है।। १७४॥

्र श तन

**ग्य** न्त

य

T C

चार पखुरीवाला पृथ्वी का मंडप है, उसका ग्रिधदेवता ब्रह्म है। अर्ध चन्द्राकार जल का मंडल है यहां विष्णु ग्रिधदेव हैं ॥१७६॥ त्रिकोगाकार मंडल ग्रिग्न का है, उसका ग्रिधदेवता छ हैं, वायु का बिंव त्रिकोगा वाला है ईश्वर उसका ग्रिधदेवता है ॥ १७०॥ ग्राकाश का मंडल वर्जुलाकार है इसका देवता सदाशिव है। नाद रूप मन का मंडल भ्रूमध्य में है, ऐसा जानते हैं॥ १७८॥।

### ॥ इति प्रथमोऽध्याय ॥

हे शंकर, मैं योगके महातम्य को फिर सुनना चाहता हूँ जिसके जानने ही से खेचरी समान ग्रवस्था प्राप्त होती हैं।।१॥(शंकरनेकहा) हे ब्रह्मन्, प्रयत्न से गुप्त रखने के योग्य बात कहता हूँ सो श्रवण कर । जोबारह वर्ष तक प्रमादरहित सेवा करे ।।२॥ उस दमनशील ब्रह्मचारी को यह यथार्थ रूप से बताना चाहिये । पांडित्य बताने के लिये, धन के लोभ से श्रथवा प्रमाद से किसी को नहीं देना चाहिये ॥ ३ ॥ उसने सब कुछ पढ़ लिया ग्रौर सुन लिया ग्रौर सबका श्रनुष्ठान कर लिया जो विद्वान् गुरु के बताए हुए मूल मंत्र को जानता है ॥ ४ ॥ मूलाधार से उत्पन्न हुग्ना शिव शक्तिमय मंत्र है । उस मंत्र के, हे ब्रह्मन्, श्रोता ग्रौर वक्ता दोनों दुर्लभ हैं ॥ ४ ॥ इसको पीठ कहते हैं । यह चिदात्मक ग्रौर नादिलंग रूप है इसके श्रनुभव मात्र से मनुष्य जीवन्मुक्त होजाता है ॥६॥ श्रौर शल्प काब में श्रिणुमादि सिद्धियां इसको प्राप्त होती हैं । मेरे स्वरूप का बाध करता है

হা

नन

यय

नेत

\$ 1

H

इसलिये ।। ७ ।। इसको मंत्र कहते है । ग्रथवा, हे ब्रह्मन्, मेरा अधिष्ठान होने से अथवा सर्व मन्त्रों का मूल होने से, मुलाधार से उत्पन्न होने से श्रौर ॥ ८ ॥ मूल स्वरूप का चिह्न होने से इसको मूल मंत्र कहते हैं। सूक्ष्म होने से, कारण होने से तथा उसमें सबका लय वा गमन होने से ॥ ६ ॥ तथा यह परमेश्वर का लक्षरा होने से इसको लिंग कहते हैं। सब जन्तुम्रों के सदा समीप और व्यापक होने से ॥ १० ॥ तथा रूप का सूचन करने वाला होने से उसको सूत्र कहते हैं। महामाया, महालक्ष्मी, महा-देवी सरस्वती रूप ॥ ११ ॥ अव्यक्त आधार शक्ति जिससे विश्व चलता है, सूक्ष्म तेज युक्त बिंदुरूप से श्रीर पीठरूप से रहती है।। १२।। बिंदुपीठ का भेदन करने से नादिलंग उत्पन्न होता है, हे ब्रह्मन्, जिसका षण्मुखी क्रिया द्वारा प्राण् से उच्चारण किया जाता है ॥ १३ ॥ गुरु के उपदेश के अनुसार, ब्रह्म के स्थूल सूक्ष्म श्रीर कारए। तीनों शरीर सहज में प्रकाशित होते हैं।। १४।। पंच ब्रह्ममय स्थूल रूप को विराट् कहते हैं। नादमय ग्रौर बीजत्रया-त्मक सूक्ष्म को हिरण्यगर्भ कहते हैं।। १५।। परब्रह्म, परम सत्य सच्चिदानन्द लक्ष्मण वाला, अपरिमेय, जिसका निर्देश हो न सके ऐसा इन्द्रिय ग्रीर मनका ग्रविषय ।। १६ ॥ शृद्ध सूक्ष्म निराकार निविकार निरंजन ग्रनन्त, परिच्छेद रहित, उपमा रहित उपद्रव रहित ॥ १७॥ ऐसा परम तत्त्व ग्रात्म मंत्र के सदा ग्रम्यास करने से प्रकाशित होता है। उसके प्रकट होने के चिह्न रूप सिद्धि द्वार मुऋसे श्रवण कर।। १८।। सदा युक्त योगी को प्रकाशमान

दोपज्वाला, चन्द्र, खद्योत (पटबीजना), बिजली ग्रीर नक्षत्र ये सूक्ष्म रूप से दिखाई देते हैं ।।१६।। शीघ्र ही उसको ग्रिंग्सादि ऐश्वर्य प्राप्त होता है। नाद से श्रेष्ठ मंत्र नहीं है, ग्रात्मा से श्रेष्ठ कोई देव नहीं है।। २०॥ ग्रमुसंघान से बढ़ कर कोई पूजा नहीं है, तृप्ति से श्रेष्ठ कोई सुख नहीं है। यह सिद्धि चाहने वाले को प्रयत्न से गुप्त रखना चाहिये। मेरा भक्त इसको जान कर कृत कृत्य ग्रीर सुखी होजाता है।। २१॥ जिसकी देव में परमभक्ति है ग्रीर जैसी देव में है वैसी ही गुरु में है, उसी महात्मा को ऊपर कहे हुए ग्रर्थ प्रकाशित होते हैं।। २२॥

## ॥ इति द्वितीय अध्याय ॥

जो नमस्कार करने योग्य है, जो चित् रूप है, जो सिद्धियों का कारए। है, जिसके जानने मात्र ही से जन्म के बन्धन से जीव छूट जाता है।। १॥ ऐसे ग्रक्षर ग्रौर परम नाद को शब्द ब्रह्म कहते हैं। मूलाधार चक्र में रही हुई बिंदुरूपिए।। शक्ति ग्रपने ग्राधार में होती है।। २॥ सूक्ष्म बीज में से जिस प्रकार ग्रंकुर उत्पन्न होता है इस प्रकार बिंदुरूपिए।। शक्ति में से नाद उत्पन्न होता है उसको पश्यन्ति कहते हैं, क्योंकि योगी लोग इसी शक्ति से विश्व को देखते हैं॥ ३॥ हृदय में मेघ की गर्जना के समान बड़ी ध्वनि होती है, वहां, हे ब्रह्मत् जो शक्ति होती है उसको मध्यमा कहते हैं।। ४॥ प्राण् के योग से स्वर रूप से प्रकट होने वाली वेखरी शक्ति है तालु ग्रादि स्थानों के स्पर्श से

श नन

14

न्त

\$! !

शाखा पत्तों के समान वह नाना ग्रक्षरों के रूप से प्रकट होती है।। ५।। इस प्रेकार 'म्र' से लेकर 'क्ष' तक के सब म्रक्षरों का उचारण होता है। ग्रक्षरों से पद ग्रौर पदों से वाक्य होते हैं।। ६।। मंत्र वेद ग्रीर शास्त्र सब पुरागा तथा कल्प ग्रीर नाना भाषाएँ सब वाक्यमय ही होते हैं।। ७।। सात स्वर तथा गाथाएँ यह सब नाद ही से उत्पन्न होते हैं (इसलिये) सब प्राणियों के हृदय में रही हुई यह सरस्वती देवी है ।। द ।। प्राण श्रीर ग्रग्नि की प्रेरणा से धीरे धीरे यही विवर्त रूप होकर पद श्रीर वाक्य रूप से वर्तती हैं ।। ६।। जो योगी इस वैखरी शक्ति को ग्रपने में देखता है, वह सरस्वती के प्रसाद से वाक्-सिद्धि को प्राप्त करता है ॥ १०॥ वह स्वयं वेद, शास्त्र ग्रौर पुराणों का कत्ती बनता है। जहां बिंदु, नाद, चन्द्र, सूर्य, श्रग्नि, वायु ।। ११ ।। ग्रौर सब इन्द्रियां लय को प्राप्त होती हैं, हे सुव्रत, जहां प्रार्ण लीन हो जाते हैं मन भी लीन हो जाता है ॥ १२ ॥ जिसकी प्राप्त करने पर उससे अधिक प्राप्त करने योग्य कुछ भी नहीं मानता, जिसमें स्थिति हुन्ना महात्मा महान् दुःख से भी विचलित नहीं होता ॥ १३ ॥ जहां योगाम्यास द्वारा निरोध को प्राप्त हुआ चित्त उपराम को प्राप्त होता है और जहां आत्मा ही से आत्मा को देखकर योगी संतोष को प्राप्त होता है।। १४।। जो इन्द्रियातीत और बुद्धि से ही प्रहरा करने योग्य ऐसा आत्यंतिक स्वरूप है उसको क्षर और अक्षर से परे ऐसा (परम) अक्षर कहते हैं।। १५।। सब भूत प्राणियों को क्षर और सूत्रात्मा की

ग्रक्षर कहते हैं ग्रौर निर्विशेष निरंजन परब्रह्म को परम ग्रक्षर कहते है।। १६॥ वह लक्षरण रहित, ग्रलक्ष्य ग्रौर ग्रतक्ये है, उपमा रहित है, उसका पारावार नहीं है, उसका छेदन नहीं हो सकता, तथा उसका चिन्तवन नहीं हो सकता ग्रौर वह परम निर्मल है।। १७।। वह सब भूतों का स्राधार है, उसका कोई ग्राधार नहीं है। वह निर्दोष ग्रौर प्रमागा रहित है, उसको कोई बता नहीं सकता, उसका कोई माप नहीं है ग्रौर वह इन्द्रियों से परे है ॥ १८ ॥ वह स्थूल नहीं है, सूक्ष्म भी नहीं है, ह्रस्व या दीर्घ नहीं है। वह अजन्मा और नाश रहित है। वह शब्द, स्पर्श, रूप या ग्रांख, कान तथा नाम से रहित है।। १६॥ वह सबको जानने वाला है, सब स्थान पर उसकी गति है। वह शान्त है स्रौर सब प्राििगयों के हृदय में रहा हुन्ना है। गुरू के वाक्य से वह सहज जाना जाता है ग्रौर भाव हीन मनुष्य उसको बड़ो कठिनाई से जानने पाता है।। २०॥ वह कला रहित ग्रौर गुरा रहित है शान्त ग्रौर निर्विकार है, वह ग्राश्रय रहित निलप नाश रहित क्टस्थ अचल और ध्रुव है।। २१॥ वह ग्रंधेरे के परे रहा हुग्रा है और ज्योति की भी ज्योति है। वह भाव और ग्रभाव से रहित केवल भावना गोचर है।। २२॥ चित्त को अन्तरलीन करके मिक्त युक्त होकर उस परम तत्त्व को पाया जाता है। इसमें, हे ब्रह्मन्, भावना ही केवल कारएा हैं।। २३।। जैसे दूसरे देह की प्राप्ति में मनुष्य को भावना कारण होती है, जिस प्रकार विषय की ज्यान करने वाले का मन

] श

**1**न

14

न्त

10,01

विषय में रमता रहता है ॥ २४ ॥ वैसे ही मेरा अनुस्मरण करने वाले का चित्त मुभमें ही विलीन हो जाता है सर्वज्ञता परमे-श्वरत्व तथा सब प्रकार की सम्पूर्ण शक्तियां ॥ २५ ॥ तथा अनंत शक्तियां मेरे अनुस्मरण से प्राप्त होती है ।

### ॥ इति तीसरा श्रध्याय ॥

चैतन्य के एक रूप होने के कारण कहीं भी भेद का मानना युक्त नहीं है। रज्जु में सर्प का भ्रम होता है, वैसा ही जीव भाव समभो ।। १ ।। रज्जु के ग्रज्ञान से क्षरण में ही जैसे रज्जु सर्पिणी भासने लगती है वैसे ही ग्रज्ञान से साक्षात् एक चिति ही विश्व रूप से भासती है।। २।। प्रपंच के उपादान कारए। ब्रह्म को छोड कर ग्रीर कुछ भी नहीं है, इसलिये यह सब प्रपंच ब्रह्म ही है, ग्रीर कुछ नहीं है ॥ ३ ॥ सब कुछ ग्रात्मा ही है, इस उपदेश द्वारा व्याप्य व्यापक भाव मिथ्या होजाता है। इस प्रकार ग्रद्धैत परम तत्त्व को जानने पर भेद को स्थान ही कहां ? ॥ ४ ॥ पर-मात्मा परब्रह्म से सब उत्पन्न होते है, इसलिये यह सब ब्रह्म ही है ऐसा चिन्तन करो ॥ ४ ॥ सब नाम, नाना प्रकार के रूप तथा सब कर्म ब्रह्म ही धारए। करता है ऐसा समभो ॥ ६॥ सुवर्ण से उत्पन्न हुई वस्तु सदा सुवर्ण ही होती है वैसे ही ब्रह्म से उत्पन्न हुम्रा विश्व सदा ब्रह्म स्वरूप ही है।। ७।। जो जीवत्मा भीर परमात्मा में भ्रल्प भी भेद मातता है उस विमूढ भ्रात्मा को भय की प्राप्ति होती है ऐसा (श्रुति का) कथन है।। इ अज्ञान

से द्वैत भासता है तब अन्य को देखने लगता है। आत्म दृष्टि से देखा जाय तो यह सब (जगत) म्रात्मा से भिन्न कुछ भी नहीं है।। ६।। इस लोक का अनुभव होता है, यहां व्यवहार भी होता है तो भी जागने के उत्तर क्षरण में स्वप्न जैसा ग्रसत् होजाता है, वैसे यह सब ग्रसद्रूप ही है।।१०।। स्वप्न में जाग्रत नहीं होता, ग्रौर जाग्रत में स्वप्न नहीं होता। यह दोनों लय में नहीं होते ग्रौर इन दोनों में लय नहीं होता ॥११॥ तीनों गुगों से उत्पन्न हुई यह तीनों भ्रवस्थायें मिथ्या हैं; इनका द्रष्टा गुरातीत भ्रौर नित्य ऐसा चैतन्य है।। ४२॥ जिस प्रकार मिट्टी में घट की भ्रान्ति होती है; सीपी में चांदी होती है वैसा ही ब्रह्म में जीव भाव है। उसको विचारपूर्वक देखने से वह नष्ट हो जाता है।। १३।। जैसे मृतिकामें घट होता है, कनक में कुण्डल का कथन होता है, सीपी को रजत कहा जाता है, वैसा जीव भी कथन मात्र है।। १४॥ जिस प्रकार स्राकाश में नोलता होती है मरुभूमि में जल होता है, स्थागु (ठूँठ) में पुरुष की भ्रान्ति होती है, वैसा ही चेतन्य में यह विश्व है।। १५।। जैसे ज्ञून्य में बैताल या गन्धर्व नगर मिथ्या होता है, जिस प्रकार ग्राकाश में (नेत्र दोष से ) दो चन्द्र भासते हैं वैसे ही सत्य (ब्रह्म) में जगत भासता है।। १६॥ जिस प्रकार तरंग और लहरों में जल ही जल स्फुरता है, घट नाम से जैसे मिट्टी ही वर्तती है या पट नाम से तन्तु ही रहते हैं।।१७।। वैसे ही जगत के नाम से चिति ही प्रकाशती है। सब कुछ केवल ब्रह्म ही है। जिस प्रकार बन्ध्यापुत्र कोई वस्तू 38

] हा ान

ाय

नहीं है या मरुभूमि में जल नहीं होता ॥ १८ ॥ जिस प्रकार ग्राकाश में युक्ष होता ही नहीं, वैसे ही जगत की स्थिति है ही नहीं। घट का ग्रहरण करने पर जैसे बलात्कार से मिट्टी ही नजर ग्राती है ॥ १६ ॥ प्रपंच को विस्तार पूर्वक देखा जाय तो प्रकाश स्वरूप ब्रह्म ही दीखता है । ग्रात्मा सदा विशुद्ध है तो भी वह ग्रगुद्ध भासता है, ॥२०॥ जिस प्रकार रज्जु ज्ञानी को ग्रौर ग्रज्ञानी को सदा दो प्रकार से भासती है । जिस प्रकार घड़ा मिट्टी हो है वैसे देह भी चैतन्य ही है ॥ २१ ॥ विद्वान् लोग ग्रात्मा ग्रौर ग्रनात्मा का विवेक यथा ही करते हैं । जैसे रस्सी को सर्प रूप से ग्रीर सीपी को रजत रूप से देखता जाय ॥ २२ ॥ वैसे ही मूढ़ मनुष्य ग्रात्मा को देह रूप से देखता है ॥२३॥ काठ को घर रूप से ग्रीर लोहे को तलवार रूप से देखा जाय वैसे ही मूढ़ जन ग्रात्मा को देह रूप से देखते हैं ॥२४॥

# ।। इति चतुर्थ ग्रध्याय ।।

फिर मैं तुभसे ब्रह्मस्वरूप के गुह्म योग को कमपूर्वक कहता हूँ, हे ब्रह्मा, स्थिर चित्त होकर सुनो ॥१॥ दस द्वार वाले नगर के समान, दस नाड़ी रूप जिसमें महा मार्ग हैं, जो दस वायुग्रों से युक्त है ऐसे दस इन्द्रियों के परिवार वाले ॥२॥ छः ग्राधार रूप निवास स्थान वाले, छः ग्रव्ययरूप महावन वाले, चार पीठों से युक्त, चार वेद रूप दीपक वाले ॥३॥ बिन्यु नाद ग्रौर

महालिंग वाले, विष्णु तथा लक्ष्मी के निवास स्थानरूप, देह को विष्णु का मन्दिर कहते हैं, यही सब देह धारियों को सिद्धि देने वाला है।।४॥ गुदा ग्रौर मेढ़ के बीच में त्रिकोणाकार मूलाधार चक्र है। वह जीवरूप शिवका स्थान कहा जाता है।।।।। यहीं पर कुण्डलिनी नाम की पराशक्ति प्रतिष्ठित है। यहीं से वायु उत्पन्न होता है, यहीं से वित्ति उत्पन्न होता है।। ६॥ जिससे बिन्दु उत्पन्न होता है ग्रौर जिससे नाद उत्पन्न होता है, जिससे हंस ग्रौर मन उत्पन्न होते हैं।। ७।। ऐसा यह कामरूप नाम का पीठ सब कामनाभ्रों को पूर्ण करने वाला है। छः पखुरीवाला स्वाधिष्ठान नाम का चक्र लिंगमूल में है ॥५॥ दस पखुरीवाला मिंग पूरक चक्र नाभि देश में स्थित है। बारह पखुरी वाला ग्रनाहत नाम का महान चक्र हृदय में स्थित है ॥६॥ हे ब्रह्मा, यही वह ब्रह्मगिरि नाम का पीठ है। कंठ क्रूप में सोलह पखुरी वाला विशुद्ध नामक चक्र है।।१०।। जालंघर नाम का पीठ, हे ब्रह्मा, यहां पर स्थित है भ्रूमध्य में दो दल वाला स्राज्ञा नाम का उत्तम चक्र है।।११।। इसके ऊपर उड्डियान नामक महापीठ प्रतिष्ठित है, इस देहमें इतने स्थान शक्तिरूप से विराजते हैं।। २॥ चार पखुरीवाला पृथ्वी का मण्डल है, उसका अधिदेवता ब्रह्मा है। अर्ध चन्द्राकार जलका मंडल है यहां विष्णु अधिदैवत है ॥१३॥ त्रिकोग्गाकार मंडल ग्रन्नि का है, उसका ग्रधिदेवता रुद्र है। वायु का बिंब षट्कोसाकार है, संकर्षरा उसका अधि-देवता है ।।१४।। म्राकाश का मण्डल वर्तु लाकार है इसका देवता

হা

ान

ाय त्त

18

नारायण है, नादरूप मनका मण्डल भ्रमध्य में है ऐसा जानते हैं।।१४।। हे ब्रह्मा, यह शांभव स्थान का तुभसे वर्णन किया। **ग्रब नाड़ी चक्रका निर्णय कहता हूँ।।१६।। मूलाधार चक्रके त्रिकोगा** में बारह ग्रंगुलकी सुषुम्ना होती है, यह मूलके अर्ध में से निकली हुई बांस के समान होती है श्रीर इसीको ब्रह्मनाड़ी कहते हैं।।१७॥ इसके दोनों स्रोर इडा स्रीर पिंगैला होती है, स्रीर यह तीनों बिलंबिनी में पिरोई हुई होती है जो नाकतक जाती है ॥१८॥इडा में बांई श्रोर से सुवर्णरूप वायु गमन करता है। दाहिने श्रोर से सूर्य रूप प्राण पिंगला में गमन करता है।।१६।। बिलंबिनी नाडी नाभि स्थान में प्रकट होती है। नाभि स्थान में से नाड़ियां उत्पन्न होती हैं और उँची नीची और तिरछी जाती हैं॥ २०॥ इसको नाभि चक्र कहते हैं ग्रीर यह मुर्गी के ग्रण्डे के समान होता है; यहां से गान्धारी ग्रौर हस्ति जिह्वा दो नाड़ियां दोनों नेत्रों को जाती हैं ॥२१॥ पूषा ग्रीर ग्रलंबुसा यह दो कानों के प्रति जाती हैं। शूरा नाम की बड़ी है, वह यहां से भ्रमध्य को जाती है।। २२।। विश्वोदरी वह नाड़ी है जो चतुर्विध श्रन्न का भोजन करती है। सरस्वति नाड़ी जिल्ला के ग्रन्त तक गई हुई है ॥२३॥ राका नाम की नाड़ी है, वह त्रन्त जल का पान करती है भूख को उत्पन्न करती है ग्रीर नाक में क्लेष्मा का संचय करती है ॥२४॥ कण्ठ कूप में उत्पन्न हुई ग्रधोमुख वाली शंखिनी नाम की नाड़ी है, वह ग्रन्न के सार को ग्रहण करके उसका शिरोभाग में संचय करती

है।। २४।। नाभि से तीन ग्रधोमुख वाली नाड़ियां नीचे को जाती हैं उनमें से कुह नाड़ी मल का त्याग करती है, वारुगी मूत्र का त्याग करती है।। २६।। चित्रा नाम की नाड़ी सीवनी में है वह शुक्र मोचन करती है। इस प्रकार नाड़ी चक्र तुभसे कहा अब बिंदु का रूप श्रवग्ग कर ॥ २७ ॥ स्थूल, शूक्ष्म ग्रौर कारएा तीन ब्रह्म के शरीर हैं; शुक्ररूप बिंदु स्थूल है, पंचािन रूप सूक्ष्म शरीर है ॥ २८ ॥ श्रौर चन्द्ररूप कारएा शरीर है वह सदा साक्षी रहता है ग्रौर सर्वदा जैसा का वैसा ही रहता है। जो पातालों के नीचे कालाग्नि रहता है।। २६।। वही शरीर में मूलाग्नि है, जिसमें से नाद उत्पन्न होता है। वड़वाग्नि शरीर में होता है, वह ग्रस्थि में रहता है।। ३०।। काष्ट्र ग्रौर पाषाएा का ग्रग्नि ग्रस्थि में रहता है ग्रौर काष्ठु ग्रौर पाषाएा से जनित पार्थिव ग्रग्नि ग्रांतों में होता है ॥ ३१ ॥ वैद्युत ग्रग्नि ग्राकाश का है वह शरीर के भीतर है। ग्राकाश में रहा हुग्रा सूर्यरूप ग्रग्नि नाभि मण्डल में स्थित है।। ३२।। सूर्य विष की वर्षा करता है (परन्तु) उसके ऊपर के मुख से अमृत भरता है; तालु मूल में रहा हुआ चन्द्र अधोमुख अमृत की वृष्टि करता है ॥ ३३ ॥ भ्रूमध्य में शुद्ध स्फटिक के समान बिन्दु रहा हुम्रा है, वह महा विष्णु का सूक्ष्म स्वरूप कहा जाता है ॥ ३४॥ जो बुद्धिमान पुरुष बताये हुए पञ्चाग्नि की बुद्धि से भावना करता है वह जो कुछ खाता है या पीता है

য

य

त

T

सभी हवन ही करता है, इसमें कोई सन्देह नहीं है।। ३४॥ बड़े प्रेम के साथ उत्तम प्रकार से सेवा करके शयन करते हुए भली प्रकार पाचन हो सके ऐसा लघु भोजन करके प्रथम शरीर की शुद्धि करे। पश्चात् सुखासन में स्थित हो कर।। ३६।। रेचक कुंभक द्वारा प्रारा के मार्ग का शोधन करे। प्रयत्न पूर्वक गुदा का श्राकुंचन करके मुलाधार में रही हुई शक्ति की उपासना करे ।। ३७ ।। नाभि ग्रौर लिंग के मध्य में उडचान बन्धको करे, इस बन्ध द्वारा शक्ति उड़कर ऊपर पीठ में जाती है, इसलिये इसको उडघान पीठ कहते हैं ॥ ३८ ॥ किंचित् कंठ का संकोच करे, यह जालंधर बंध है सावधानता पूर्वक दृढ़ चित्त से खेचरी मुद्रा को करे।। ३६।। कपाल के छिद्र में जीभ को उलटा कर लगावे ग्रौर दोनों भ्रुकुटियों के बीच में दृष्टि रखे। इसको खेचरी मुद्रा कहते हैं।। ४०।। खेचरी मुद्रा द्वारा जिह्वा के श्रग्र भाग से जिसने कपाल विवर बन्द किया हो उसका श्रमृत श्रग्नि में नहीं गिरता श्रीर प्राण भी नहीं चलते ॥ ४१ ॥ उसको भूख, प्यास, निद्रा या श्रालस्य नहीं उत्पन्न होते। जो बेचरी मुद्रा जानता है, उसकी मृत्यु ही नहीं होती ॥ ४२ ॥ पश्चात् पूर्वापर त्राकाश में प्रच्युत रूप द्वादशान्त में, निरालम्ब ग्रौर निरंजन द्वन्द्व रहित उडचान पीठ में ॥ ४३ ॥ श्रीर पश्चात् चंद्र मंडल के श्रंतर्गत कमल के मध्य में, जिससे श्रमृत सदा स्रवता रहता है ऐसे नारायए। का ध्यान करे ॥ ४४ ॥ जिसको परम ब्रह्म का साक्षात्कार होगया है उसकी हृदयग्रंथि विनष्ट हो जाती है सर्व

संशय नष्ट हो जाते हैं श्रीर उसके सर्व कर्मी का क्षय हो जाता है ॥ ४५ ॥ हे स्रेश्वर जो जितेन्द्रिय ग्रीर शान्त है ग्रीर जिन्होंने मन श्रीर प्रागा जीत लिये हैं उनको सुखपूर्वक प्राप्त होने वाली सिद्धियों को कहता हूँ ॥ ४६ ॥ हे ब्रह्मा नाद में मनोलय करने से दूर श्रवरा प्राप्त होता है, बिंदु में मनोलय करने से दूर दर्शन प्राप्त होता है।। ४७।। कालात्मा में मनको लीन करने से त्रिकाल ज्ञान प्राप्त होता है ग्रीर परकाया प्रवेश करने वाला दूसरे के शरीर में अपने मन का लय करदे ॥ ४८ ॥ क्ष्मा, तृषा या विष के निवारण के लिये मुर्घा में ग्रमृत का चितवन करे। पृथ्वी में चित्त को धारए। करने से पाताल गमन सिद्ध होता है।। ४६॥ जल में चित्त को धारए। करने से जल से निर्भय हो जायगा। ग्रग्नि में चित्त की धारणा करने से वह ग्राग से जलेगा नहीं ।। ५०।। वायु में मन को लय कर देने से आकाश गमन सिद्ध होगा । श्राकाश में चित्त को धारए। करने से श्रिशामादिक सिद्धियां प्राप्त होती हैं ।। ५१ ।। विराट् के रूप से मन का योग करने से महिमा को प्राप्त होगा। ब्रह्मा में मन का योग करने से वह जगत का सृष्टिकर्त्ता बनेगा ।। ५२ ।। मृत्यु लोक के भोगों की इच्छा रखने वाला इन्द्ररूप ग्रात्मा की भावना करे और विष्णु रूप में यदि महायोगी धारणा करे तो वह ग्रखिल जगत का पालन करेगा ।। ५३ ।। हद्र रूप में मनको धारए। करने से श्रपने तेज से जगत का संहार करेगा श्रीर नारायण में मनको लय करने से वह नारायरा मय हो जायगा और वासुदेव में

श

य

मनको लय कर देने से सर्व सिद्धियां प्राप्त होती हैं।। ५४।। योग युक्त श्रौर जितेन्द्रिय योगी जो जो संकल्प करेगा वही सब उस को प्राप्त होगा, इसमें केवल एक भाव ही कारएा है।। ५५॥ गुरु ब्रह्मा है, गुरु विष्णु है, गुरु ही देव ग्रीर सदा ग्रच्युत है। तीनों लोक में गुरु से अधिक कुछ भी नहीं है।। ५६।। दिव्य ज्ञान का उपदेश करने वाले देशिक (ब्रह्मनिष्टु गुरु) भगवान् की परम भक्ति से जो पूजा करता है वह ज्ञान रूप फल को प्राप्त करता है।। ५७।। जैसा गुरु वैसा ही ईश्वर ग्रीर जैसा ईश्वर वैसा ही गुरु है इनकी महाभक्ति से पूजा करनी चाहिये, इन दोनों में कुछ भी भेद नहीं है ॥ ५८ ॥ कभी गुरू के साथ श्रद्धेत की बात न करे। भक्ति से गुरुदेव श्रौर ग्रात्मा में ग्रद्वैतताकी करे।। ५६।। जो बुद्धिमान ग्रत्यंत गुह्य योग शिखाको जानता है उसको तीनों लोक में अज्ञात कुछ भी नहीं है।। ६०।। उसको न पुण्य पाप है, न अशान्ति है, न दुःख स्त्रौर पराजय है; उसकी इस संसार में पुनरावृत्ति भी नहीं है ।। ६१ ।। चित्त की चपलता के वश सिद्धियों में चित्त न लगावे श्रौर इस प्रकार तत्त्व को जानले वह मुक्त ही है इसमें कुछ भी संदेह नहीं है ॥ ६२ ॥

# ॥ इति पांचवां भ्रध्याय ॥

हे परमेश्वर, ग्राप मुक्तसे ऐसी उपासना का प्रकार कहो, जिसको भली प्रकार जानने मात्र से मनुष्य संसार से मुक्त हो

जाता है ।।१।। हे ब्रह्मा, श्रुति का साररूप ग्रीर गुह्म ऐसी उपा-सना का प्रकार तुभसे कहता हूँ, उसको श्रवण करके ठीक २ उपासना कर ॥२'। सुषुम्ना कुण्डलिनी, चन्द्रमण्डल से गिरने वाला ग्रमृत, मन की उन्मन ग्रवस्था इन सब रूप से विराजने वाली, हे चैतन्यस्वरूप महाशक्ति, तुमको मेरा नमस्कार है ॥३॥ हृदय से एक सौ एक नाड़ियां निकलती हैं, उनमें से एक सिर की श्रोर जाती है। इस नाडीसे ऊर्ध्व गमन करने वाला श्रमृतत्व को प्राप्त होता है। अन्य चारों श्रोर जाने वाली नाड़ियों से मृत्यु को प्राप्त होता है।।४।। एक सौ एक नाड़ियों में एक ही नाड़ी श्रेष्ठ है, उसको सुषुम्ना कहते हैं। रजोगुरा रहित, ब्रह्मरूपिराी वह नाड़ी ब्रह्म में विलीन रहती है ।।।। उसके बाई ग्रोर इडा भीर दाहिनी भ्रोर पिंगला रहती है, उसके बीच में परम स्थान है, उसको जो जानता है वही सच्चा विद्वान् है ।।६।। नासिका में चलने वाले प्रागा उसमें धारण करे। वहां प्रागा स्थिर करके धीरे २ ग्रम्यास करे।।।।। गुदा के पृष्ठ भाग में वीएगा दंड के समान मेरु दंड है, वह देह को घारण करता है, दीर्घ अस्थि देह (मेरदण्ड में की नीचे की बड़ी हड्डी) तक ब्रह्मनाड़ी कही जाती है।।=।। उसमें एक सूक्ष्म विवर है उसको विद्वान् ब्रह्मनाड़ी कहते हैं। इडा ग्रौर पिंगला के मध्यमें सूर्यरूपिंगी सुषुम्ना होती है ।।६॥ उसमें सब कुछ रहा हुग्रा है, वह सर्वव्यापी भौर सब देह वाली है सूर्य, चन्द्र, ग्रग्नि ग्रौर परमेश्वर उसीमें रहे हुए हैं ।।१०।। भूतलोक, दिशा, क्षेत्र, समुद्र, पर्वत, शिला, द्वीप,

য়

निदयां उसीमें हैं, वेद, शास्त्र, विद्या कला ग्रक्षर ॥११॥ स्वर, मंत्र, पुराएा ग्रीर सब प्रकार के गुरा, बीज ग्रीर बीज के ग्रात्मा-रूप क्षेत्रज्ञ, प्रागावायु ॥१२॥ सब विश्व सुषुम्ना के ग्रन्तर्गत है सब उसीमें रहा हुग्रा है, वही सब भूतों के शरीरों में नाना नाड़ियां उत्पन्न करती हैं ॥१३॥ उसका मूल ऊपर है ग्रौर शाखायें नीचे हैं वायुमार्ग से वह सर्वत्र गमन करती है। बहत्तर हजार नाड़ियों में वायु चलती है।।१४।। कुण्डलिनी के तिरछे, ऊपर ग्रौर नीचे चारों ग्रोर छेद हैं, इन सब द्वारों को रोकने से ।।१४।। प्रागा के साथ जीव ऊर्ध्वगामी होने से मोक्ष को प्राप्त होता है। सुषुम्ना को जानकर उसका भेद करके वायु को उसके बीच चला कर ।।१६।। घ्राग्एरंघ्र के चन्द्रपीठ में उसका निरोध करे । शरीरमें बहत्तर हजार नाड़ियोंके द्वार हैं।।१७।।उसमें सुषुम्ना ही एक शांभवी शक्ति है ग्रौर सब निरर्थक हैं। वह परमानन्दरूप हृदय में ग्रौर तालु मूल में स्थित है ॥१८॥ इसके ऊपर प्रागा का निरोध मध्य में होने से मध्यम कहा जाता है। फिर ब्रह्मरंध्र में स्थित पराशक्ति चलावें, इस समय यदि भ्रमर सृष्टि यानी भंवरों की सी गुंज सुनाई दे तो चित्त को संसार में न भ्रमावे यानी उसीमें लगावे ॥१६॥

गमनागमन में रहा हुग्रा ग्रौर गमनागमन से रहित, घन ग्रन्धकार का नाश करने वाले चिद्रूप दीप के समान, सब लोगों के ग्रन्तःकरण में रहे हुए परमात्मस्वरूप हंसको मेरा नमस्कार है ॥२०॥ ग्रनाहत शब्द के भीतर जो घ्वनि होती है उसके अन्दर ज्योति होती है और उस ज्योति के भीतर मन रहा हुआ होता है। वह मन जहां लय को प्राप्त होता है वह विष्णु का परम पद है ॥ २१ ॥ उसको कोई ग्राधार कहते हैं, ग्रौर कोई सुष्मना या सरस्वति. कहते हैं । ग्राधार से विश्व उत्पन्न होता है ग्रीर उसी में विश्व का लय होजाता है ॥ २२ ॥ इसलिये सर्व प्रयत्न से गुरु चरणों का सेवन करे (क्योंकि) ग्राधार शक्ति की निद्रा में ग्रविद्या से विश्व उत्पन्न हो जाता है ॥ २३ ॥ उस शक्ति को जाग्रत करने से त्रैलोक्य जाग्रत हो जाता है। ग्राधार को जो जानता है वह ग्रन्धकार रूप माया से श्रेष्ठ ऐसे परमपद का सेवन करता है ॥ २४ ॥ उसके अनुभव मात्र से ही मनुष्य सब पापों से मुक्त हो जाता है।। २४।। श्राधार चक्र के बल से विद्युत्पुन्ज के समान प्रकाश प्राप्त हो ग्रौर यदि उस पर स्वयं गुरुप्रसन्न हैं तब उसको मोक्षपद प्राप्त होता हैं इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है।। २६।। ग्राधार चक्र के बल से पूण्य पाप का नाश करो, आधार चक्र में प्राण का ग्रवरोध करने से वह ग्राकाश में लीन होजाता है।। २७॥ म्राधार चक्र में वायु का जब म्रवरोध होता है, योगी का शरीर कांपने लगता है। ग्राधार चक्र में प्राण रोकने से योगी सर्वदा नृत्य करने लगता है।। २८॥ ग्राधार चक्र में वात का निरोध करने से वहीं सम्पूर्ण विश्व दीखने लगता है। स्राधार ही सृष्टि है, ग्राधार ही में सर्व देवता हैं, ग्राधार में वेद है, इसलिये ग्राघार ही का ग्राश्रय ग्रहरा करो ॥ २६ ॥ ग्राघार के पश्चिम হা

य

भाग में त्रिवेणी का संगम होता है वहां स्नान करने से ग्रौर उसका पान करने से मनुष्य सब पापों से मुक्त होजाता है ॥ ३० ॥ ग्राधार के पश्चिम में लिंग होता है, वहां एक द्वार होता है; उसको खोलने ही से मनुष्य जन्म बन्धन से मुक्त हो जाता है।। ३१।। ब्राधार के पश्चिम भाग में यदि चन्द्र, सूर्य सदा स्थिर हो जायेँ तो वहां स्वयं विश्वेश्वर रहा हुम्रा है। उसका ध्यान करके ब्रह्ममय हो जाता है ॥ ३२ ॥ ग्राधार के पश्चिम में ज्ञानमयी मूर्ति (जीव) रहती हैं वह छः श्रों चक्रों का भेदन करके ब्रह्मरंध्र के बाहर जाती है।। ३३।। बाएँ ग्रौर दाहिने प्राग् को एक कर सुषुम्ना में प्रवेश करते हुए, ब्रह्मरंघ में योगी प्रविष्ट हो ग्रन्त में परमगित को प्राप्त होते हैं ॥ ३४ ॥ सुषुम्ना में जब प्रारा ऊँचे नीचे दौड़ता है ग्रीर योगी सुषुम्ना में प्राग्। को निरन्तर चलाता रहता है ॥ ३५ ॥ जब बुद्धिमान योगी का प्रारण सुषुम्ना में स्थिर होजाता है, तब सुषुम्ना में प्रवेश होने से चन्द्र सूर्य का लय हो जाता है।।३६।। उस समय के समरस भावको जो जानता है वही योग का जानने वाला है। सूषुम्ना जब स्थिरं होती है योगी के मन का चांचल्य दूर हो जाता है।। ३७।। सुषुम्ना में योगी जब एक क्षरण भी टिकता है या अर्घ क्षरण भी रहता है। ३८। या पानी में जैसा नमक मिल जाता है वैसा योगो जब सुषुम्नामें एकमेक होजाता है जैसे पानी दूधमें मिल जाता है वैसे योगी जब सुषुम्ना के साथ विलीन हो जाता है।। ३६।। तब उसकी हृदय ग्रन्थि दूट जाती है श्रीर सब संशय नष्ट हो

जाते हैं। वे परमाकाश में विलीन होकर परमगति को प्राप्त होते हैं ॥ ४० ॥ गंगा में ग्रीर सागर में स्नान कर मिएकिए। को नमस्कार करे, वह मध्य नाड़ी में विचरए। करने वाले के सोलहवें ग्रंश के भी बराबर नहीं हैं।। ४१ ।। श्रीशैल के दर्शन से मुक्ति होती है। वाराएासी में मृत्यु यानी लय होने से मुक्ति होती है, केदार का जल पान करने से और मध्य नाड़ी का दर्शन करने से मुक्ति होती है ॥ ४२ ॥ हजारों अश्रमेघ यज्ञ तथा सैकड़ों वाजपेय यज्ञ मुषुम्ना के ध्यान योग के एक सोलहवें ग्रंश के भी बराबर नहीं हैं।। ४३।। जो सुषुम्ना का सदा योग करता है वह पुरुष सब पापों से मुक्त होकर परम कल्याए। को प्राप्त करता है।। ४४।। सुषुम्ना ही परम तीर्थ है, सुषुम्ना ही परम जय है, सुषुम्ना ही श्रेष्ठ ध्यान है ग्रीर सुषुम्ना ही परम गति है, ॥ ४५ ॥ नाना प्रकार के यज्ञ, दान, व्रत ग्रौर नियम, सुषुम्ना के घ्यान योग के सोलहवें ग्रंश की भी बराबरी नहीं करते ।। ४६ ।। ब्रह्मरन्ध्र के महास्थान में हमेशा शिव रूपिगी शक्ति रहती है, परमदेवी चिच्छिक्ति मध्यम में प्रतिष्ठित रहती है ॥ ४७ ॥ ललाट के अग्र भाग में स्थित त्राकाश कमल में माया शक्ति रहती है। ललाट के मध्य भाग में नादरूपा श्रेष्ठ शक्ति रहती है।। ४८॥ ललाट के अपर भाग में बिंदुमयी शक्ति रहती है; बिंदु के मध्य में जीवात्मा सूक्ष्म रूप से वास करता है।। ४६।। हृदय में स्थूल रूप से स्रोर शरीर के मध्य (मेरुदण्ड) में मध्यम रूप से रहता है ॥ ५०॥

य

प्राण ग्रीर ग्रपान के वश हों जीव नीचे ग्रीर ऊपर वाएँ ग्रीर दाहिने मार्ग से दौड़ता रहता है परन्तु चंचलता के कारएा दीखता नहीं ।। ५१ ।। हाथ के भ्राघात से गेंद जैसी उछलती रहती है जैसे ही प्रारा भ्रपान के भ्राघात से जीव को विश्रान्ति नहीं मिलती ॥५२॥ अपान प्राण को खींचता है और प्राण अपान को; हकार से बाहर ग्राता है ग्रौर सकार से भीतर जाता है।। ५३।। इस प्रकार 'हंस हंस' यह मंत्र जीव सर्वदा जपता रहता है। उसी को जो विद्वान् ग्रक्षर ग्रीर नित्य समक्तता है वही सच्चा विद्वान् है ।। ५४ ।। कन्द के ऊर्घ्व भाग में कुण्डली शक्ति रही हुई है; यीगियों को वह मुक्ति देती है ग्रौर मूढ़ लोगों को बंधन में रखती है। जो उसको जानता है वही योग को जानता है।। ४५।। भूलोक, भुवर्लोक ग्रौर स्वर्गलोक तथा चन्द्र, सूर्य, ग्राग्नि ग्रादि देवता यह जिसकी मात्रा में रहते हैं वह परमज्योति ॐ है।।५६।। तीन काल, तीन देवता, तीन लोक, तीन स्वर, तीन वेद जिसमें स्थित हैं वह परंज्योति ॐ है ॥ ५७ ॥ चित्त चलता है तब संसार है, वह निश्चल हो जाय उसोको मोक्ष कहते हैं। इसलिये, हे ब्रह्मा, हढ़ बुद्धिपूर्वक चित्त को स्थिर करना चाहिये।। ५७॥ विषयों का कारएा चित्तं है, चित्तके होने ही से तीन लोक हैं; उसके क्षीए। होने से जगत का क्षय हो जाता है, इसका ठीक ठीक विचार कर ॥ ५६ ॥ मन या स्रहंकार स्राकाश के समान विशाल है मन या ग्रहंकार सर्वतोमुख है मन या ग्रहंकार िही सब का ग्रात्मा है जहां मन नहीं है वहां केवल परमब्रह्म

है ।। ६० ।। कर्मों से मन उत्पन्न होता है ग्रीर मन ही पातकों से लेपायमान होता है ; मनही यदि उन्मन होजाय तो न पुण्य है न पाप ।। ६१ ।। मन से मन को देखकर जब वृत्ति शुन्य हो जाय तो परम दुर्लभ ऐसे परब्रह्म का दर्शन हो जाता है।। ६२।। योगी मन से मनको देखकर मुक्त हो जाता है, मन से मनको देखकर उन्मनी के अन्त स्वरूप का सदा स्मरण करे।। ६३।। मन से मनको देखकर सदा योगनिष्ठ रहना चाहिये। मनसे मन को देखने से दस अनुभव प्राप्त होते हैं ॥ ६४ ॥ जब ये अनुभव श्राजाय तब वह योगीश्वर हो जाता है।। ६५।। बिन्दु, नाद, कला, ज्योति, सूर्य, चन्द्र, ध्रुव, तारका, शान्त श्रौर शान्तातीत यह शान्तातीत ही परब्रह्म है।। ६६।। (यह अनुभव प्राप्त होने के ) पश्चात् योगी हंसता है प्रसन्न होता है, प्रेम से क्रीड़ा करता है श्रीर सुखी होता है। श्रनुभव युक्त बुद्धि से जीवन व्यतीत करता है, सब ग्रोरसे भय रखता है यानी विषयों से दूर रहता है ॥६७॥ शोक के समय वह नियम से तथा बुद्धिमानी से रहता है और सम्पदा प्राप्त होने से वह मोह में नहीं गिरता । शत्रुता के कार्य में कांपता है ग्रीर काम की उपेक्षा करते हुए उसमें रमएा नहीं करता ॥६८॥ चित्त काममें रत है ऐसा स्मरण रखकर उसको शरीर में जानता है क्योंकि जहां प्राण रहता है वहीं चित्त ग्रवश्य रहता है ॥ ६६ ॥ मन चन्द्र है, रिव प्रार्ग है और दृष्टि (इन्द्रिय) अग्नि है। हे ब्रह्मा, बिन्दु, नाद और कला ये; विष्णु, ब्रह्मा **औ**र शंकर ये तीन देवता हैं ॥ ७० ॥ सदा नाद का अनुसन्धान करने से

वासना क्षीएा हो जाती है, तब हे ब्रह्मा, प्रारा निरंजन (तम रहित) मनमें लीन हो जाते हैं।। ७१।। जो नाद है वह ही बिन्दू है श्रौर जो बिन्दु है उसी का चित्त कहते हैं; नाद बिन्दु श्रौर चित्त तीनों से एकता प्राप्त कर ले।। ७२।। मन ही बिन्दु है वही उत्पत्ति स्थिति का कारगा है; जैसे दूध से घी उत्पन्न होता है, वैसे मनसे बिंदु उत्पन्न होता है।। ७३।। छःश्रों चक्रों को जानकर सूख रूप मण्डल में प्रवेश करे। प्राग्ग को खींच कर प्रवेश करे ग्रीर उसको ऊर्घ्व चढावे ॥ ७४ ॥ प्राग्, बिद्, चक्र ग्रीर चित्त इनका अभ्यास करे एक ही समाधि से योगी समता रूप ग्रम्त को प्राप्त हो जाते हैं।। ७४।। काष्ट्र में रही हुई ग्रिग्न जिस प्रकार विना मथन के निकलती नहीं, वैसे ही ग्रभ्यास के विना ज्ञानदीप भी प्रज्वलित नहीं होता ॥ ७६ ॥ जैसे घड़े में रखा हुआ दीप घट के बाहर नहीं प्रकाशता और उससे भिन्न ऐसे घट में दीप की ज्वाला भासती है।। ७७।। उसी प्रकार उसके शरीर को घट कहते हैं श्रीर जीव उसका स्थान है श्रीर गुरु के उपदेश के प्राप्त होने से ब्रह्मज्ञान प्रकाशने लगता है।। ७८।। मल्लाह रूप गुरु को प्राप्त करके उसके वचन का नौका के समान हुढ श्राश्रय करके, श्रम्यास श्रीर वासना शक्ति के बल से मनुष्य भवसागर को तैर जाते हैं ॥ ७६ ॥ इति छठा ग्रध्याय ।

॥ इति योग शिखोपनिषत् समाप्त ॥



# पैङ्गलोपनिषत्।

# [80]

पैङ्गल ऋषि याज्ञवल्क्य के यहां गये। बारह संवत्सर उनकी सेवा सुश्रुषा करने के पश्चात् पैङ्गल ऋषि बोले, 'परम गूढ़ कैवल्य का मुभे उपदेश दीजिये।' याज्ञवल्क्य बोले, हे सोम्य यह संसार पहले सत् ही था। वहीं नित्यमुक्त ग्रविकिय, सत्य, ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द स्वरूप, परिपूर्ण, सनातन ग्रद्वितीय केवल एक ऐसा ब्रह्म है। उसमें मरुभूमि में जल के समान श्रथवा सीपी में चांदी के समान ग्रथवा स्थागा में पुरुष के समान ग्रथवा स्फटिक में रेखा के समान लाल स्वेत ग्रौर काले गुरा वाली परन्तु जिसमें यह तीनों गुरा साम्य अवस्था में हैं ऐसी अनिर्वचनीय मूल प्रकृति हुई। उसमें प्रतिबिबित हुआ वह साक्षी चेतन्य हुआ। फिर वह ( मूल प्रकृति ) विकृति को प्राप्त होकर सत्व गुरा वाली स्रावररा शक्ति हुई, इसीको अव्यक्त कहते हैं। उसीमें जो प्रतिबिंब पड़ा वह ईश्वर चैतन्य हुम्रा। वह सर्वज्ञ है, भाया उसके म्रधीन है वह सृष्टि स्थिति ग्रौर प्रलय का ग्रादि कर्ता है, वही जगत का ग्रंकुर है। श्रपने में छिपा हुग्रा सकल जगत वह उत्पन्न करता है। प्राणियों के कर्मानुसार जिस प्रकार वह विश्व पट फैलाता है, उन प्राणियों के कर्मों का क्षय हो जाने से वह उसको उसी प्रकार समेट लेता है। तब उसीमें अखिल त्रिश्व लपेटे हुए वस्त्र के

য

न

4

समान रहता है। ईश्वर में ग्रिधिष्ठित ग्रावरण शक्ति से रजोगुण मयी विक्षेप शक्ति होती है उसको महत् कहते हैं। उसमें प्रति-बिंबित चैतन्य हिरण्यगर्भ चैतन्य कहा जाता है। वह महत्तत्व का ग्रभिमानी है ग्रीर उसका शरीर कुछ स्पष्ट ग्रीर कुछ ग्रस्पष्ट होता है। हिरण्यगर्भ में रही हुई विक्षेप शक्ति से तमोगुए। वृद्धि वाली ग्रहंकार नामक स्थूल शक्ति होती है। उसमें प्रतिबिवित जो चैतन्य है वह विराट् चैतन्य हुआ। उसका अभिमानी स्पष्ट शरीर वाला सर्व स्थूल जगत का पालन कर्ता प्रधान पुरुष विष्णु होता है। उस ग्रात्मा से ग्राकाश उत्पन्न हुग्रा; श्राकाश से वायु, वायु से श्राग्न, श्राग्न से जल, जल से पृथिवी उत्पन्न हुई। यह पंचतन्मात्र तीनों गुर्गों वाले होते हैं। जगत्कर्ता को सृष्टि करने की इच्छा हुई तब उसने तमोगुरा का ग्रंगीकार करके सूक्ष्मतन्मात्राम्रों को स्थूल भूतों में परिगात करने की इच्छा की। उत्पन्न किये हुए परिमित भूतों में से हर एक को ग्राधा करके हर ग्राधे के पुनः चार भाग किये। प्रति ग्रर्ध भाग के साथ ग्रन्य भूतोंके ग्राधिके चौथे भाग मिलाके भूतोंका पंची-करण किया और इन पंचीकृत भूतों से अनंत कोटि ब्रह्माण्ड, उन उन ब्रह्माण्डों के उचित चौदह भुवन ग्रौर उन उन भुवनों के उचित इन्द्रिय वाले स्थूल शरीर उसने उत्पन्न किये। पंच भूतों के रजोगुए। के अंश के उसने चार विभाग किये इनके त न भागों से पाँच प्रकार के प्रारा उत्पन्न किये और चौथे भाग से कर्मेन्द्रियों को उत्पन्न किया। भूतों के सत्वांश के चार भाग कर

के उनमें से तीन भागों से पांच वृत्ति वाला समष्टि ऋंतःकरण उत्पन्न किया ग्रौर चौथे सत्वगुरा के ग्रंश से ज्ञानेन्द्रियां उत्पन्न कीं। सत्वगुरा के समिष्टि से इन्द्रियों के देवता उत्पन्न किये। उनको उत्पन्न करके उसने ब्रह्माण्डों में स्थापित कर दिये श्रीर उसकी भाजा से भ्रहंकार से युक्त विराट स्थूलों की रक्षा करने लगा। हिरण्यगर्भ उसकी ग्राज्ञा से सूक्ष्म सृष्टियों की पालना करने लगा। ब्रह्माण्ड में स्थित वे सब उसके विना चल न सके। न कुछ चेष्टा कर सके। उसको सचेतन करने की उसने इच्छा की श्रीर समस्त व्यष्टि का मस्तक विदीरण करके उसने ब्रह्माण्डों में श्रीर ब्रह्मरन्ध्रों में प्रवेश किया, तब वे सब जड़ होते हुए भी चेतन के समान सब प्रकार के काम करने लगे। सर्वज्ञ ईश्वर माया के ग्रंश से युक्त होकर व्यष्टि शरीर में प्रवेश करके माया से मोहित होकर जीव भाव को प्राप्त हुम्रा। तीनों शरीरों से तादात्म्य को प्राप्त करके वह कर्तां भोक्ता बन गया। जाग्रत, स्वप्न सुपुप्ति, सूर्छा ग्रौर मरए। इन धर्मों से युक्त होकर बहुत दुख को प्राप्त करता है, घटियंत्र के समान ग्रथवा कुम्हार के चक्र के समान जन्म मरएा के फेरे में फिरा करता है।

### ॥ इति प्रथम ऋघ्याय ॥

पैङ्गल ऋषि ने पुनः याज्ञवल्वय से प्रश्न किया कि 'सब लोकों की सृष्टि स्थिति ग्रौर सहार करने वाला उसका प्रभु ऐसा य

ईश्वर जीव भाव को किस प्रकार प्राप्त हुआ ?' याज्ञवल्कय ने कहा; स्थूल, सूक्ष्म श्रीर कारण देहों की उत्पत्ति सहित जीव के श्रीर ईश्वर के स्वरूप का विवेचन करके तुभ्रसे कहता हूँ, सावधानता पूर्वक एकाग्रता से श्रवणा कर। पंचीकृत महाभूतों के ग्रंश को ग्रहण करके व्यष्टि श्रीर समष्टि के स्थूल शरीरों को ईश्वर ने कमशः उत्पन्न किया। कपाल, चर्म, श्रांतें, हड्डी, मांस श्रीर नख ये पांच पृथिवी के ग्रंश हैं। रुधिर, मूत्र, लार, पसीना श्रादि जल के ग्रंश हैं। भूख, प्यास, उष्णता, मोह, मैथुन श्रादि श्रग्न के ग्रंश हैं। चलना, उठना, सांस लेना ग्रादि वायु के ग्रंश हैं। काम, कोध ग्रादि ग्राकाश के ग्रंश हैं। इन सबका संघात रूप, कर्म से बना हुग्रा, त्वचा ग्रादि इन्द्रियों से युक्त बाल्य ग्रादि ग्रवस्थाग्रों के ग्रिभमान का ग्राधार भूत ग्रीर नाना प्रकार के दोषों से युक्त ऐसा यह स्थूल शरीर है।

पश्चात् श्रपंचीकृत महाभूतों के समष्टि रजोगुरण के तीन श्रंश से प्रारण उत्पन्न किये। प्रारण, श्रपान, व्यान, उदान श्रौर समान यह पांच प्रकार के प्रारण हैं। नाग, क्रमं, कृकल, देवदत्त श्रौर धनंजय ये उप प्रारण हैं। हृदय, मुख, नाभि, कंठ श्रौर सब शरीर यह उनके स्थान हैं। श्राकाशादि के रजोगुरण के चतुर्थ श्रंशसे उसने कर्मेन्द्रिय उत्पन्न किये। वाक्, पारिण, पाद पायु श्रौर उपस्थ ये पाँच कर्मेन्द्रिय हैं। बोलना, ग्रहण करना, चलना, मल विसर्जन करना श्रौर आनन्द यह उनके विषय हैं। इस प्रकार पंच महाभूतों के सत्व गुरणी तीन श्रंश से समष्टि से उसने श्रन्तः करण

उत्पन्न किया। मन, बुद्धि, चित्त, ग्रहंकार ग्रौर ग्रन्तःकरण उसकी यृत्तियां हैं। संकल्प, निश्चय, स्मरण, ग्रभिमान ग्रौर ग्रनुसंघान उसके विषय है। गला, मुख, नाभि, हृदय ग्रौर भ्रूमध्य उनके स्थान हैं। भूतों के सत्वगुणी चतुर्थ ग्रंश से ज्ञानेन्द्रियां उत्पन्न कीं। श्रोत्र, त्वचा, चक्षु, जीभ ग्रौर नाक यह पांच ज्ञानेन्द्रियां हैं। शब्द, स्पर्श रूप, रस ग्रौर गंध उनके विषय हैं। विशा, वायु, सूर्य, वरुण, ग्रश्विनी, ग्रग्नि, इन्द्र, उपेन्द्र, यम, चन्द्र, विष्णु, चतुर्मु खी ब्रह्मा ग्रौर शंकर-यह इन्द्रियों ग्रौर ग्रंतःकरणा के ग्रधिपति हैं।

अन्तमय, प्रारामय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय यह पांच कोश हैं। अन्त के रस से उत्पन्न हुआ, अन्त रस से ही वढ़ने वाला और अन्तरस मय पृथ्वी में जो लय को प्राप्त होता है वह अन्तमय कोश है। यही स्थूल शरीर है। कर्मेन्द्रियों के सिहत पांच प्रारा का प्रारामय कोश होता है। ज्ञानेन्द्रियों के सिहत मन लेने से मनोमय कोश और ज्ञानेन्द्रियों के साथ बुद्धि लेने से विज्ञानमय कोश होता है। यह तीन कोश वाला लिंग शरीर है। स्वरूप का जिसमें अज्ञान होता है वह आनन्दमय कोश है। यही काररा शरीर है। ज्ञानेन्द्रिय पंचक, कर्मेन्द्रियपंचक, प्रारादि पंचक, पंच महाभूत, अन्तःकरण चतुष्ट्य, काम, कर्म और अविद्या इनको पुर्यष्टका कहते हैं। ईश्वर को आज्ञा से विराट ने व्यष्टि गेह में प्रवेश किया और बुद्धि से रह कर विश्व संज्ञा को प्राप्त

হা

हुग्रा। विज्ञानात्मा, चिदाभास, विश्व, व्यवहारिक, जाग्रत अवस्था के स्थूल देह का अभिमानो और कर्मभू यह विश्व के नाम हैं। ईश्वर की ग्राज्ञा से सूत्रात्मा मन के ग्रिधिष्ठान में व्यष्टि सूक्ष्म शरीर को प्राप्त होकर वैजस् हुग्रा। तैजस्, प्रातिभासिक, स्वप्न कल्पित-यह तैजस् के नाम हैं। ईश्वर की आज्ञा से माया की उपाधि वाला ग्रन्यक्त से युक्त हुग्रा व्यष्टि के कारण शरीर में प्रवेश करके 'प्राज्ञ' संज्ञा को प्राप्त हुआ । प्राज्ञ ग्रविच्छन्न, पारमाथिक, सुषुप्ति का ग्रमिमानी-यह प्राज्ञ के नाम हैं। भ्रव्यक्त के ग्रंश रूप श्रज्ञान से ग्राच्छादित हुए परमार्थिक जीव की 'तत्त्वमिस' ग्रादि महावाक्य ब्रह्म से एकता बताते हैं न कि व्यवहारिक या प्रतिभासक की ब्रह्म से। श्रंत करएा में जो प्रतिबिबित चैतन्य है वही ग्रवस्थात्रय को प्राप्त होता है। वह जाग्रत, स्वप्न ग्रौर सुबुप्ति इन तीनों ग्रवस्था को प्राप्त होता है। यह जाग्रत स्वप्न सुषुप्ति ग्रवस्था को प्राप्त होकर घटी यंत्र के समान दुखी होता है भ्रौर मृत के समान हो रहता है। जाग्रत स्वप्न, सुषुप्ति, सूर्छा ग्रौर मरण यह पांच ग्रवस्था हैं।

ग्रपने ग्रपने देवताग्रों के ग्रंश से युक्त होकर श्रोत्र ग्रादि ज्ञानेन्द्रियां शब्दादि विषयों का ग्रहणा जिस श्रवस्था में करती हैं वह जाग्रत ग्रवस्या है। उस ग्रवस्था में जीव भ्रूमध्य में रहकर मस्तक से लेकर चरण तक व्याप्त करके खेती ग्रौर श्रवणादि यानी कर्मेद्रिय तथा ज्ञानेद्रियों के समस्त कर्म करता है; ग्रौर उन उन कर्मों के फल का भोगने वाला होता है। वहो परलोक में जाकर अपने कर्मों के फल भोगता है। वह सार्वभौम राजा के समान व्यवहार से श्रमित होकर ग्रंतर्गृह में प्रवेश करने की इच्छा से मार्ग में ठहरता है। इन्द्रियों की किया वन्द होने पर जाग्रत ग्रवस्था के संस्कारों से उपस्थित हुई प्रबोध ग्रवस्था में विषय विषयी रूप जो स्फुरगा होती है वह स्वप्नावस्था है। उस ग्रवस्था में जागृति के व्यवहार का लोप कर विश्व नामा जीव नाड़ी मध्य में विचरण करता हुग्रा तैजस के भावको प्राप्त होता है ग्रौर ग्रपनी वासना के ग्रनुरूप विचित्र सृष्टि ग्रपने ग्राभास से भासित करता है ग्रौर स्वयं ही ग्रपनी इच्छानुसार भोग भोगता है।

जिसमें चित्त ही एक कारण होता है उस ग्रवस्था को सुषुप्ति कहते हैं। भ्रमण करके थका हुग्रा पक्षी जिस प्रकार पंख समेट कर घोंसले की ग्रोर जाता हैं वैसे ही जाग्रत स्वप्न के प्रपंच के व्यवहार से थका हुग्रा जीव भी ग्रज्ञान में प्रवेश करके स्वानंद का भोग करता है।

श्रकस्मात् दण्ड या मुद्गर से ताडन किये हुए मनुष्य के समान भय ग्रौर श्रज्ञान से जिसमें सब इन्द्रियां कांप रही हों ऐसी मृत तुल्य श्रवस्था मूर्छा हैं। जाग्रत. स्वप्न, सुषुप्ति ग्रौर मूर्छा इन ग्रवस्थाग्रों से भिन्न कीट से लेकर ब्रह्मा तक सब जीवों को भय देने वाली स्थूल देह का नाश करने वाली मरण ग्रवस्था है। कर्मेन्द्रिय, जानेन्द्रिय, उनके विषय (तन्मात्राएँ) ग्रौर प्राण इन

হা

7

सबको संकलित करके काम ग्रीर कर्म से युक्त हुग्रा ग्रीर ग्रिवद्या से वेष्टित हुग्रा जीव ग्रन्य देह को प्राप्त करके परलोक को जाता है। पूर्व कर्मों के फल के विपाक से भँवर में फँसे हुए कीट के समान शान्ति को प्राप्त नहीं होता। सत्कर्मों के परिपाक से बहुत जन्मों के परचात् मनुष्य को मोक्ष की इच्छा होतो है तब सद्गुरु का ग्राप्त्रय कर ग्रीर उनकी चिरकाल सेवा करके वह बंध से मोक्ष पाता है। ग्रविचार से बंध हैं। विचार से मोक्ष होता है इसलिये सदा विचार करे। ग्रध्यारोप ग्रीर ग्रपवाद से स्वरूप का निश्चय किया जा सकता है इसलिये जगत, जीव ग्रीर ईश्वर के जीव भाव ग्रीर (जगत के) भाव का बाध करने से ग्रपने प्रत्यगात्मा से ग्रभिन्न ऐसा ब्रह्म ही शेष रहता है इस प्रकार सदा विचार करते रहना चाहिये।

### ॥ इति द्वितीय ग्रध्याय ॥

ग्रश्चात् पैङ्गल ऋषि ने याज्ञवल्क्य ऋषि से कहा, 'मुभे महावाक्यों का विवरण सुनाइये'। याज्ञवल्क्य बोले, 'तत्त्वमसि' (वह तू है) त्वं तदिस (तू वह है) त्वं ब्रह्मासि (तू ब्रह्म है), ग्रहं ब्रह्मास्म (मैं ब्रह्म हूँ), इस प्रकार महावाक्य का ग्रनुसंघान करना चाहिये। 'तत्त्वमसि' महावाक्य में सर्वज्ञता ग्रादि लक्षणों से युक्त माया की उपाधि वाला, सत्, चित् ग्रौर ग्रानन्द स्वरूप, जगत का कारण ऐसा ग्रव्यक्त ईश्वर 'तत्' पद का वाच्य है। वही ग्रन्तःकरण की उपाधि के कारण भिन्नता से बोध करता हुग्रा 'मैं' शब्द का प्रयोग करने वाला

जीव 'त्वम्' पद का वाच्य है। ईश्वर ग्रौर जीव की उपाधियां जो माया ग्रौर ग्रविद्या है, उनको छोड़ कर जो 'तत्' ग्रौर 'त्वम्' पद का लक्ष्य होता है वह अपने प्रत्यगात्मा से अभिन्न ऐसा ब्रह्म है। 'तत्त्वमिस' (वह तू है) ग्रीर 'ग्रहं ब्रह्मास्मि' (मैं ब्रह्म हूँ) इन महावाक्यों का विचार करना श्रवण है। एकान्त में बैठ कर श्रवण िकये हुए वाक्यों का जो लक्ष्यार्थ है उसका अनुसंधान करना मनन है। श्रवणा और मनन द्वारा सुनिर्गीत ग्रर्थ स्वरूप जो वस्तु है, उसमें एकाग्रता पूर्वक चित्त की स्थापना करना निदिध्यासन है। घ्याता घ्यान के भाव को छोड़कर बात रहित स्थान में रहे हुए दीप की ज्योति के समान, केवल ध्येय के ग्राकार वाली चित्त की ग्रवस्था को समाधि कहते है। उस ग्रवस्था में वृत्तियां केवल ग्रात्माकार ही होती हैं परन्तु जानी नहीं जातीं, पश्चात् उनका स्मृति से अनुमान किया जाता है। इस अवस्था में आत्माकार वृत्ति द्वारा अनादि संसार में संचय किये हुए अनंत कर्म नष्ट हो जाते हैं पश्चात् अभ्यास में प्रवीगाता प्राप्त होने पर सदा श्रमृत की सहस्रों धारा बरसती है इसलिये योगी लोग इसको धर्म मेघ समाधि कहते हैं। इस धर्म मेघ समाधि द्वारा समस्त वासनाग्रों का जाल कट जाता है, पण्य पाप रूप संचित कर्म समूल नष्ट हो जाते हैं और 'तत्त्वमसि' महावाक्य का बोध जो पहिले परोक्ष होता था सो ग्रब हथेली में रखे हुए ग्रांवले के समान यह वाक्य स्पष्टतया

र। न बिना किसी अवरोध के, ब्रह्म के अपरोक्ष अनुभव को कराता है, तब योगी जीवन्मुक्त होता है।

ईश्वर ने पंचीकृत भूतों को अपंचीकृत करने की इच्छा की। ब्रह्माण्ड तथा उसमें रहे हुए कार्य रूप लोक उसने उनके कारगा भाव को प्राप्त कर दिये। पश्चात् सूक्ष्म कर्मेन्द्रिय, प्राग्, ज्ञाने-न्द्रिय ग्रौर ग्रन्तः करण चत्रुष्टय, इन सबको एकत्रित करके सव भौतिक पदार्थों को उनके कारएा भूत पंचक में मिलाकर भूमि जल में, जल ग्रग्नि में, ग्रग्नि वायू में, वायू श्राकाश में, ग्राकाश ग्रहंकार में, ग्रहंकार महत् में, महत् ग्रव्यक्त में ग्रौर ग्रव्यक्त पुरुष में इस क्रम से लय किया। विराट, हिरण्यगर्भ ग्रौर ईश्वर की उपाधियां नष्ट हो जाने से वे परमात्मा में विलीन होजाते हैं। पंची-कृत महाभूतों से बना हुम्रा कर्मी द्वारा प्राप्त होने वाला स्थूल शरीर कर्मों के (ग्रसत् कर्मों के) क्षय से ग्रीर सत्कर्मों के परिपाक से भ्रपश्चीकृत होकर सूक्ष्म में संमिलित होता है ग्रौर कारण रूप को प्राप्त होकर कारए। के कारए। रूप कुटस्थ प्रत्यगातमा में विलीन हो जाता है। विश्व तैजस् ग्रीर प्राज्ञ ग्रपनी २ उपाधियों के लय होने से प्रत्यगात्मा में लीन हो जाते हैं। ज्ञान रूपी श्रीन से दग्ध होनेके करण ब्रह्माण्ड उसके कारणरूप श्रविद्या के साथ परमात्मामें लीन होजाताहैइसलिये ब्रह्मरत पुरुष(ब्राह्मरा) समाहित होकर हमेशा 'तत्' ग्रौर 'त्वम्' पदका ऐक्य किया करे। ऐसा करने से मेघ के दूर हीने से जैसे सूर्य प्रकाशता है वैसे ग्रात्मा का साक्षात्कार होता है।

घड़े में रहे हुए दीपक के समान शरीर में रहने वाले निर्धू म ज्योतिरूप ग्रंगुष्ठमात्र ग्रात्मा का घ्यान करें ॥ १ ॥ भीतर रहे हुए प्रकाशमान कृटस्थ ग्रव्यय ग्रात्मा का जो मुनि नींद ग्रावे तब तक तथा मृत्यु को प्राप्त हो तब तक ध्यान करता रहता है ॥ २ ॥ उसको जीवन्मुक्त समभना चाहिए । वह धन्य है, कृतकृत्य है ! जीवन्मुक्त पद का त्याग कर ग्रपने देह को काल के वश करने के पश्चात् यह विदेह मुक्ति को प्राप्त होता है जैसे पवन का बहना बंद हो जाय ॥ ३ ॥ पश्चात् शब्द, स्पर्श. रूप, रस ग्रौर गंध से रहित, ग्रव्यय नित्य, ग्रनादि, ग्रनंत, महत् से पर ग्रौर शाश्वत ऐसा वही निविकार शुद्ध ब्रह्म रह जाता है ॥ ४ ॥

## ।। इति तृतीय ग्रध्याय ।।

पुनः पैङ्गल ऋषि ने याज्ञबल्क्य से पूछा, 'ज्ञानियों के कर्म कैसे होते हैं और उनको स्थिति कैसी होतो है'। याज्ञवल्क्य वोले अमानित्वादि साधन संपन्न मुमुक्षु इक्कीस कुल को तारता है। ब्रह्म को जानने मात्र हो से एक सौ एक कुल को तारता है। आत्मा को रथी जान और ज्ञारेर को रथ, बुद्धि को सारथी और मन को लगाम जान ॥१॥ इन्द्रियों को अध्य कहते हैं, विषय उनके मार्ग हैं और विद्वान् पुरुष के हृदय मानो उड़ने वाले विमान हैं॥२॥ इन्द्रिय और मन से युक्त आत्मा ही भोक्ता है ऐसा महान ऋषि लोग कहते हैं, इसलिये हृदय में साक्षात

হা

नारायए। ही निवास करता है ।। ३ ।। सांप की केंचुली के समान प्रारब्ध कर्म क्षय होने तक व्यवहार करता है। जो देही चन्द्र के समान चलता रहता है वह मुक्त है, ग्रनिकेतन (त्यागी) है।। ४।। वह तीर्थ स्थान में या चाण्डाल के घर देह छोड़े, कैवल्य ही को प्राप्त होता है; प्रागों को त्याग कर वह कैवल्य को प्राप्त होता है। उसके देह को चाहे जंगल में फेंक दिया जाय या गाड़ दिया जाय । संन्यास पुरुष के लिये कहा है अन्य के लिये नहीं ।। १ ।। ब्रह्मी भूत संन्यासी के लिये न सूतक रखना चाहिये, न उसको दाह देना चाहिये, न पिण्ड तर्पण करना चाहिये, न श्राद्ध ॥ ६॥ जैसे पके हुए को फिर से नहीं पकाया जाता, जले हुए को जलाया नहीं जाता, वैसे ही जिसका देह ज्ञानिन से जला हुआ है उसका न श्राद्ध होता है न क्रिया।। ७।। जब तक उपाधि नाश न हो तब तक गुरु की सेवा करनी चाहिये और गुरु के समान उनकी स्त्री तथा पुत्रों के साथ वर्ताव करना चाहिए।। ।।।। जब "शुद्ध मन बाला, शुद्ध चैतन्यरूप सहिष्णु मैं हूँ, मैं ही सहिष्णु हूँ," इस प्रकार का ज्ञान प्राप्त होने पर, ज्ञान से अनुभव स्वरूप शेयरूप परमात्मा हृदय में भली प्रकार ग्रारूढ होजाय और देह शांतिपद को प्राप्त होजाय, तब वह मन ग्रीर बुद्धि से रहित चैतन्य रूप होजाता है। ग्रमृत से तृप्त हुए पुरुष को जल से क्या प्रयोजन ? उसी प्रकार भ्रपने म्रात्मा को जानने के प्रश्चात् वेदों से क्या प्रयोजन हो सकता है ? ज्ञानामृत से तृप्त हुए योगी को कुछ भी कर्तव्य नहीं रहता और यदि कर्तव्य है तो वह ज्ञानी

भी नहीं है। दूर स्थित होने पर भी वह दूर नहीं है ग्रौर पिण्ड में स्थित हुए भी वह पिण्ड से भिन्न ऐसा प्रत्यगातमा सर्वव्यापी है। हृदय को निर्मल करके ग्रौर निरंजन का चितवन करके 'सर्व रूप ब्रह्म मैं हूँ परम सुख रूप ब्रह्म मैं हूँ' ऐसा जाने ॥ ।।। जिस प्रकार जलमें जल, दूधमें दूध ग्रौर घी में घी डालने से एक रूप होजाता है वैसे ही जीवात्मा श्रीर परमात्मा एक रूप हो जाते हैं।।१०।। ज्ञानसे देह दग्ध होने के पश्चात् जब बुद्धि श्रखंडाकार रूप होजाती है तब बुद्धिमान् पुरुष ज्ञानाग्नि से कर्म बन्ध को दग्ध करता है। पश्चात् शुद्ध वस्त्र के समान, पवित्र, ग्रद्धैत रूप परमात्मा में प्राप्त होकर, जैसे जल में जल मिल कर एक रूप होजाता है, वैसेही वह उपाधिरहित ग्रपने स्वरूपमें स्थित होजाता है ॥११॥ ग्रात्मा ग्राकाश के समान सूक्ष्म है तथा वायु के समान ग्रहश्य है। ग्रात्मा बाह्य श्रीर श्राभ्यंतरमें निश्चल है ग्रीर वह ज्ञान दोप से दीखता है ॥१२॥ ज्ञानी कहीं भी श्रौर कैसे भी मरे जैसे श्राकाश सब स्थान पर है वैसा ब्रह्म सर्व व्यापक होनेसे ज्ञानी उसी स्थान पर ब्रह्म में विलीन हो जाता है।।१३।। ग्राकाश में घटाकाश के समान जो अपना तत्त्व से लय जान लेता है वह सब श्रोर से निरालंब ग्रौर ज्ञान स्वरूप ब्रह्म का प्रकाश पाता है ॥१४॥ यदि मनुष्य एक पाद पर स्थित होकर सहस्र वर्ष तक तपस्या करे तो भी वह ध्यान योग की सोलहवीं कला के बराबर भी नहीं हैं ।।१४।। जितना ज्ञान है ग्रीर जितना ज्ञेय है उस संबकी यदि कोई जानना चाहे तो सहस्र वर्षों में भी शास्त्रों का अन्त नहीं

रा

Ŧ

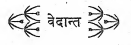
पावेगा।।१६।।जानने योग्य एक केवल ग्रक्षर परब्रह्म है ग्रीर दूसरी यह जानने योग्य बात है कि मनुष्य का जीवन चंचल है, इसलियेशास्त्रों के ग्राडंबर को छोडकर, जो सत्य है उसकी उपासना करो ।।१७॥ नाना प्रकार के कर्म, शौच, जप, यज्ञ, तीर्थ यात्रा, सब कूछ वहीं तक हैं जहां तक तत्व की प्राप्ति न हुई हो ॥१८॥ "मैं ब्रह्म हं'' यह भाव हो महात्माग्रों के मोक्ष का हेतू है। बन्ध ग्रौर मोक्ष के लिये दो ही शब्द है, एक 'मेरा नहीं' श्रीर दूसरा 'मेरा'।।१६।। मेरा कहने ही से बन्धन होता हैं श्रौर 'मेरा' को त्यागने ही से मोक्ष होता हैं। मन जब उन्मनी भाव का प्राप्त होता हैं तब द्वैतभाव नहीं रहता ॥२०॥ उन्मनी भाव को प्राप्त होना ही परमपद है, उन्मनी अवस्था में जहाँ जहां मन जाय वहीं पर परमपद है ।।२१।। सर्वत्र अवस्थित परब्रह्म ही है। जैसे स्राकाश में कोई घुंसा मारे या भूख लगने पर धान के बदले भूसी कूटे ( उसके ये व्यवसाय जैसे निरर्थक होते हैं ) ।।२२।। उसी प्रकार जो 'मैं ब्रह्म हूँ, इस बात को नहीं जानता उसका मोक्ष नहीं होता।

जो इस उपनिषत् को नित्य पढ़ता है वह ग्रिम्न, वायु, सूर्य, ब्रह्मा, विष्णु, ग्रीर शंकर के समान पिवत्र हो जाता है उसको सब तीर्थों में स्नान करने का फल मिलता है, उसको सब वेदों के ग्रध्ययन का फल मिलता है ग्रीर सब वेद विहित ब्रत ग्राचरण करने का फल प्राप्त होता है। उसको इतिहास पुराण ग्रादि पढ़ने का तथा छह का लाखों जप करने का ग्रीर

दस हजार प्रगाव के जप का फल मिलता है उसकी आगे की और पीछे की दस दस पीढ़ियां पित्र हो जाती हैं, और वह अपने साथ बैठने वालों को पावन करता है। वह महान होता है ब्रह्महत्या, सुरापान, सुवर्ण की चोरी, गुरु स्त्री गमन तथा ऐसे पाप करने वाले से संगति रखने के पाप से वह मुक्त हो जाता है।

ग्रांख जैसे समस्त ग्राकाश को देखती है वैसे ही विद्वान् ब्राह्मण विष्णु पद को स्पष्ट देखता है, वे सदा खुली ग्रांख से उसे देखते हुए उस विष्णु पद की स्तुति कर उसको प्रकाश करते हैं। ॐ सत्य है, यह उपनिषत् है।

।। इति पैङ्गलोपनिषत् समाप्त ॥



য়

# शागिडल्योपनिषत्।

### [84]

शाण्डिल्य ने अथवीं से कहा, 'आतम प्राप्ति के लिये साधन रूप ऐसे अष्टांग योगका मुभे उपदेश दीजिये' अथर्वा ने उत्तर दिया, हे शाण्डिल्य यम, नियम, श्रासन, प्रांगायाम, प्रत्याहार, धारगा, ध्यान और समाधि, ये योग के आठ ग्रंग हैं। योग में यम दस हैं, श्रौर उतने ही नियम हैं। श्रासन श्राठ हैं। प्राणा-याम तीन हैं। प्रत्याहार पांच हैं ग्रौर उतनी ही धारणाएं हैं। ध्यान दो प्रकार का है भ्रौर समाधि एक ही है। इसमें भ्रहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, दया, जप, क्षमा, धृति, मिताहार श्रौर शौच यह दस यम हैं। मन वचन ग्रीर कर्म से किसी भूत प्राणी को किसी समय क्लेश पहुँचाना हिंसा है ( इससे विपरीत अहिंसा है ) मन, वचन और कर्म से सब भूत प्राश्चियों के हित के अर्थ यथार्थ भाषरा करना सत्य कहलाता है। मन, वचन ग्रौर कर्म से दूसरे के धन के लिये निस्पृह रहना ग्रस्तेय है। मन, वचन ग्रौर कर्म द्वारा सर्वदा सर्वत्र मैथुन का त्याग ब्रह्मचर्च कहा जाता है। सर्व भूत प्राग्गियों में सदा ग्रनुग्रह (प्रेम) रखना दया है। कोई विहित ग्राचरण करे या कोई ग्रविहित ग्राचरण करे उनके प्रवृत्ति निवृत्ति में सदा समान रहना, इसको भ्रार्जव कहते हैं। कोई प्रिय हो या अप्रिय हो उन सबके सत्कार या तिरस्कार

को सहन करना क्षमा कही जाती है। ग्रर्थ की हानि होने पर ग्रथवा इष्ट मित्र का वियोग होने पर ग्रथवा इनकी प्राप्ति होने पर मन को स्थिर रखना, इसको घृति कहते हैं। चौथाई पेट खाली रखकर स्निग्ध (चिकना) ग्रौर मधुर ग्राहार करना मिताहार कहा जाता है। बाह्य ग्रौर ग्राम्यंतर मिलकर दो प्रकार का शौच होता है; मृत्तिका ग्रौर जल से बाह्य शौच होता है ग्रौर मन को शुद्ध करना ग्रांतर शौच है, वह ग्रध्यात्म ज्ञान से प्राप्त होता है।।१।।

तप, सन्तोष, ग्रास्तिकता, दान, ईश्वरपूजा, सिद्धान्त श्रवण, लज्जा, मित, जप ग्रौर व्रत—ये दस नियम हैं। विधि के अनुसार कुच्छ चांद्रायणादि द्वारा शरीर को क्षीण करना तप हैं। जो कुछ सहज प्राप्त हो उसी में ग्रानन्द मानना संतोष है। वेद में कहे हुए धर्म ग्रौर ग्रधर्म के निर्णय में विश्वास रखना यह ग्रास्तिक्य है। न्याय से उपार्जित धन ग्रौर धान्य, जिसको ग्रावश्यकता हो उसको, श्रद्धा पूर्वक देने का नाम दान है। प्रसन्तता पूर्वक ग्रौर यथा शक्ति विष्णु शिव ग्रादि देवताग्रों का पूजन करना वही ईश्वर पूजन कहा है। वेदांत वाक्यों के ग्रर्थ का विचार करना यह श्रवण है। वेद वचन के ग्रनुसार ग्रथवा लौकिक रीति के ग्रनुसार जो कर्म बुरे माने गये है, उनके करनेमें लज्जा रखने को लज्जा कहते हैं। वेद विहित मार्ग में श्रद्धा रखने का नाम मित है। वेद से विरुद्ध न हो ऐसे मंत्र का गुरु से उपदेश लेकर उसका वारंवार उच्चारण करने को जप कहते हैं। जप दी

प्रकार का होता है; वाचिक ग्रौर मानस । मन से घ्यान पूर्वक जप करते हैं उसको मानस जप कहते है । वाचिक जप दो प्रकार से होता हैं; उच्च घ्विन से ग्रौर धीरे स्वर से । मंत्र का उच्च घ्विन से उच्चारण करने से यथोक्त फल होता है, धीरे स्वर से मंत्र जपने से सहस्र गुणा ग्रौर मन ही मन जाप करने से कोटि गुणा फल होता है । वेदोक्त विधि निषेध का नित्य श्रनुष्ठान करना वत है ॥ २॥

स्वस्तिकासन, गोमुखासन, पद्मासन, वीरासन, सिंहासन, भद्रासन, मुक्तासन, ग्रौर मयूरासन-ये ग्राठ ग्रासन हैं। घोंटू ग्रौर जांघ के बीच में पैर के तलुए रखकर सीधे बैठना उसको स्वस्तिकासन कहते है ॥ १ ॥ पीठ के पीछे बाई ग्रोर दाहिने पैर की एड़ी भ्रौर दाहिनी भ्रोर बाएं पैर की एड़ी लगाकर दोनों हाथों से परस्पर श्रंगूठे पकड़ कर गोमुखाकार बनाकर बैठने से गोमुखासन होता है ॥ २ ॥ बाई जांघ पर दाहिने पैर का तलुझा ग्रौर दाहिनी जाँघ पर बाएं पैर का तलुग्रा रखकर बैठने से, हे शाण्डिल्य, सबको पूजनीय ऐसा पद्मासन हो जाता है।। ३।। बाई जांच पर दाहिना पैर और दाहिनी जांघ पर बायां पैर रखने से वीरासन होता है॥ ४॥ दाहिनी जांघ में बाई एड़ी भ्रौर बाई' जांच में दाहिनी एड़ी लगाकर हाथ घोंटू पर रखते हुए हाथ की उँगलियां पसार रखे ॥ ४॥ ग्रौर मुख फाड़कर हृष्टि नासिकाग्र रखे—इस प्रकार सावधान बैठने से योगियों को पूजनीय ऐसा सिंहासन हो जाता है।। ६।। बार्यां पैर गुदा स्रौर लिंग के बीच में लगाकर दाहिना पैर लिंग के ऊपर लगावे और भ्रूमध्य में ध्यान लगावे, इसको सिद्धासन कहते हैं।। ७॥ एडियों को वृषण के नीचे सीवनी के बाजू में लगाकर और दोनों हाथों से उनको हढ़ जमाने से सब रोगों को ग्रौर विष को दूर करने वाला भद्रासन होता है।। ८।। सीवनी के बाई श्रोर दाहिने पैर की एड़ी से दाहिनी ग्रोर बाएं पैर की एड़ी से सीवनी को दबाकर बैठना उसको मुक्तासन कहते है।। ६॥ दोनों हाथों की हथेलियाँ जमीन पर टेककर हाथ की कोनियां नाभि के पास रखे।।१०॥ ग्रौर सिर तथा पैर ग्रधर ऊँचे उठाकर दंडाकार हो जाय-सर्व दोषों को दूर करने वाला ऐसा यह मयूरा सन हो जाता है।। ११।। भ्रासन से शरीरगत सब रोग नष्ट हो जाते हैं, तथा विष भी पच जाता है। जो अशक्त हो वह जिस किसी ग्रासन को सुखपूर्वक कर सके उसी को करे। जिसने म्रासन साध लिया उसने तीनों जगत जीत लिये यम नियम से संयुक्त पुरुष प्रागायाम का म्राचरण करे, इससे नाड़ियां शुद्ध होती हैं ॥ ३ ॥पश्चात् शाण्डिल्य ने ग्रथर्वा से पूछा, 'किस उपाय से नाड़ियां शुद्ध होती हैं ?नाड़ियां कितनी हैं ग्रौर उनकी उत्पत्ति किस प्रकार होती ? है उनमें कितने वायु होते हैं श्रौर उनके स्थान कौन से हैं ? उनके कर्म क्या होते हैं यह तथा शरीर में भ्रौर जो कुछ जानने योग्य हो सब मुभे बता दीजिये'।

ग्रथर्वा बोले, यह शरीर छियानवे ग्रंगुल लंबा होता है ग्रौर शरीर से प्राग्ण द्वादश ग्रंगुल ग्रधिक विस्तार वाला होता है। जो योगाम्यास से शरीर में ग्रवस्थित प्राग्। को ग्रौर अग्नि को समान भ्रथवा न्यूनता रहित करता है वह उत्तम प्रकार का योगी है। मनुष्यों के देह में तप्त सुवर्गा के समान कान्ति वाला त्रिकोग्गाकार ग्रन्नि स्थान होता है। पशुग्रों में चार कोने वाला भौर पक्षियों में भ्रान्त स्थान गोल होता है। भ्रान्त स्थान में छोटी सी भ्रौर शोभायमान भ्रग्नि की ज्वाला होती है। देह का मध्य गुदा के दो अंगुल ऊपर और लिंग के दो ग्रंगुल नीचे मनुष्यों में होता है। पशुग्रों में उनके हृदय स्थान में ग्रौर पक्षियों में पेट में होता है। मनुष्यों का देह मध्य नौ ग्रँगुल लम्बा चार ग्रंगुल चौड़ा ग्रौर ग्रंडे की ग्राकृति का होता है। उसके मध्य में नाभि होती है। नाभि स्थान में बारह पखुरियों का एक चक्र होता है; पुण्य पाप से प्रेरित होकर जीव उसमें घूमा करता है तथा प्राण भी उसी में चला करता है। तन्तुश्रों के जाल में जैसे मकड़ी घूमा करती है वैसे ही यह प्रागा उसमें घूमता रहता है। इस देह में जीव प्राग् पर ग्रारूढ़ रहता है। नाभि से ऊपर नीचे चारों स्रोर कुण्डलिनी का स्थान है ( इसको स्कंध या कंद कहते हैं ) अष्ट प्रकृतिरूप आठ आवर्त वाली कुण्डलिनी शक्ति होती है। प्रारा का ठीक २ संचाररा करने से अन्न जल आदि स्कंध के चारों स्रोर नियन्त्रित होते हैं श्रीर कुण्डलिनी शक्ति जो भ्रपने मुखसे ब्रह्मरंध्र को ढांप कर रहती है। योगाम्यास के समय ग्रपान ग्रौर ग्रप्ति द्वारा चालित होती है। वह जब हृदयाकाश में पहुँचती है तब परम उज्जवल ऐसे ज्ञानस्वरूप को प्राप्त होती है। मध्यस्थ कृण्डलिनी के ग्रासरे चौदह प्रधान नाड़ियां होती हैं- इड़ा, पिंगला, सुषुम्ना, सरस्वती, वारुगी, पूषा, हस्तिजिह्ना, यशस्विनी, विश्वोदरी, कुहू, शंखिनी, पयस्विनी म्रलम्बुसा भ्रौर गान्धारी-यह चौदह नाड़ियां हैं। उनमें सुषुम्ना सबको धारण करने वाली और मोक्ष के मार्गरूप कही जाती है। यह गुदा के पृष्ठ भाग से सिर के ब्रह्मरंध्र तक व्यक्त रहती है और सूक्ष्म रूप से यह महाशक्ति है। सुषुम्ना की बाई स्रोर इड़ा स्रौर दाहिनीश्रोर पिंगला होतो है। इडा में चन्द्र नामा प्रागा चलता है और पिंगला में सूर्यनामा प्रागा चलता है। चन्द्र तमोरूप और सूर्य रजोरूप होता है; सूर्य विषवाला श्रौर चन्द्र श्रमृत वाला होता है। वे दोनों काल को धारएा करते हैं भ्रौर सुषुम्ना काल का भोग करती है। सुषुम्ना के पींछे समीप ही सरस्वित और कुह होती है। यशस्विनी ग्रीर कुह के बीच में वारुणी रहती है। पूषा ग्रीर सरस्वति के बीच में पयस्विनी व्यवस्थित है। गान्धारी श्रौर सरस्वित के बीच में यशस्विनी रहती है। कन्द में ग्रलंबुसा रहती है। सुष्मना के पूर्व भाग में लिंग तक कुहू पहुँचती है; कुण्डलिनी के ऊपर ग्रौर नीचे वारुगी होती है, वह चारों ग्रोर जाती है। यशस्विनी ग्रौर सौम्या पैर के ग्रँगूठों तक पहुँचती है। पिंगला ऊपर की श्रोर दाहिनी नासिका तक जाती है। पिंगलाके पीछे से दाहिने नेत्र तक पूषा होती है। दाहिने कान तक यश-स्विनी जाती है। जीभ के अग्रभाग तक सरस्वति रहती है।

उपर की भ्रोर बाएं कान तक शंखिनी जाती है। इडा के पीछे से बाएं नेत्र के भ्रन्त तक गांधारी होती है। गुदा के मूल भाग से नीचे भ्रलम्बुसा जाती है, इन चौदह नाड़ियों में से भ्रन्य नाड़ियां निकलती हैं भौर उनसे भी फिर भौर भौर नाड़ियां निकलती हैं।

जैसे पीपल के पत्र में रेखाएं होती हैं वैसे ही यह शरीर नाड़ियों से व्याप्त रहता है। प्रारा, ग्रपान, समान, उदान, श्रौर व्यान तथा नाग, कर्म, कुकल, देवदत्त ग्रौर धनंजय—यह दश वायु सब नाड़ियों में चलते रहते हैं। मुख, नासिका, कण्ठ, नाभि दोनों चरण के श्रंगुष्ठ श्रौर कुण्डिलनी के ऊपर नीचे प्रारा चलता है। कान, श्रांख, कमर, एड़ियां, नासिका, गला श्रौर चूतडों में व्यान का संचार रहता है। गुदा, लिंग, जांघें, घोंटू, पेट, वृषण, कमर, चूतड़, नाभि, गुदा श्रौर ग्रिन स्थान में स्रपान संचार करता है। सब सन्धियों में उदान संचार करता है, सब श्रंगों में हाथ पैर में भी—समान संचार करता है।

खाये हुए अन्न के रस आदि को अग्नि के साथ समस्त श्वरीर में पहुँचा कर बहत्तर हजार नाड़ियों में चलता हुआ समान वायु अग्नि सहित साँगोपांग शरीर को व्याप कर रहता है। नाग आदि वायु त्वचा, अस्थि आदि पांच स्थानमें उत्पन्न होते हैं। पेट में रहे हुए अन्न जल आदि को रसादि में परिण्त करने के लिये पेट में रहा हुआ वायु उनको अलग अलग करता है। अग्नि के ऊपर जल और जल के ऊपर अन्न आदि रख कर ग्रौर स्वयं ग्रपान बनकर, ग्रपान के साथ प्रागा देह मे रहा हुग्रा ज्वलन उत्पन्न करता है। वायु से पालन किया हुआ अग्नि देह में शनैः शनैः जलता रहता है। प्राणि से अग्निकी ज्वाला पेट में अवस्थित जल को अति उष्ण कर देती है और इस जल में डाला हुआ व्यंजनों के सहित अन्न अग्नि युक्त जल से पक्व होजाता है। उसीसे पसीना, सूत्र, जल, रक्त ग्रौर वीर्य इन रसों को पुरीष (पाखाना) ग्रादि से प्राग्। ग्रलग करता है। समान वायु से साथ सब नाड़ियों में रस पहुँचा कर श्वास रूपसे वायु देहमें संचार करता है। शरीरके वायु नव द्वारों से मल मूत्र म्रादिका विसर्जन करते हैं। श्वास, उच्छवास ग्रौर खाँसनायह प्राराके कर्महैं। मारना, ग्रहराकरना चेष्टा करना ग्रादि कर्मव्यान करता है। देह को उठाना भ्रादिक कर्म उदान से होते हैं। शरीर का पोषएा समान का काम है। उद्गार श्रादि नाग के कर्म हैं, श्रांख मूंदना कूर्म का काम है, छींकना क्रकर का काम है, तन्द्रा देवदत्त का स्रौर नाक छिनकना धनंजय का काम है। इस प्रकार नाड़ियों के स्थान ग्रौर प्रागों के स्थान तथा उनके कर्म ठीक २ जानकर नाड़ी शोधन करना चाहिये ॥ ४ ॥

श्रध्ययन समाप्त करके, सत्यधर्म से चलने वाला क्रोध को जीतने वाला गुरु शुश्रूषा में तत्वर, माता पिता की आज्ञा पालन करने वाला श्रपने श्राश्रम के योग्य श्राचार जिसने गुरूशों से जान लिये हों ऐसा पुरुष सब संग का त्याग करके यम नियम से युक्त होकर फल मूल श्रीर उदक से समृद्ध तपो- वन में चला जाय। वह तपोवन भी रमणीय देश में हो, उसके चारों ग्रोर वेदपाठ होता हो ग्रौर स्वधर्म निरंत ब्राह्मण समाज निवास करता हो। वह फल मूल पुष्प तथा जल से समृद्ध हो। ऐसे देवभूमि समान तपोवन में नदी के किनारे, गाँव में ग्रथवा नगर में बहुत सुन्दर ऐसा मठ बनावे। मठ बहुत ऊंचा न होना चाहिये न बहुत नीचा ग्रौर उसका द्वार छोटा होना चाहिये। उसको गोबर से खूब लीप कर ग्रौर भली प्रकार सुरक्षित कर वहां वेदान्त का श्रवण करते हुए योगका ग्रभ्यास करना चाहिये।

प्रथम गरोशजीं का पूजन करके अपने इष्ट देवता को नम-स्कार करे और पूर्वोक्त आसनों में से जो सिद्ध हो उस आसन से मृदु आसन पर पूर्व या उत्तर की ओर मुख करके बैठे। फिर विद्वान् साधक शिर और ग्रीवा समान रख, भ्रूमध्य में चंद्र मंडल का ध्यान करते हुए चन्द्र के अमृत को नेत्र से पान करे। बारह मात्रासे इड़ासे पूरक करके उदर में स्थित ज्वाला युक्त अग्नि मंडल का 'र'' बीज के सहित ध्यान करे और पंगला से रेचन करे।

पश्चात् पिंगला से पूरक करके कुंभक करे ग्रौर इड़ा से रेचक करदे। तीन, चार, सात वा बारह मास पर्यंत तीनों संघ्या काल में तथा बीच में मिलकर छः बार ग्रभ्यास करने से नाड़ियां शुद्ध होती है। तब शरीर लघु ग्रौर दीप्तिमान होता है; जठराग्नि ख़्ती है तथा नाद सुनाई देने लगता है।।।।।।।।।

प्राण ग्रौर ग्रपान के योग के प्राणायाम कहते हैं, रेचक, पूरक ग्रौर कुंभक भेद से प्रागायाम तीन प्रकार के होते हैं। वे वर्गात्मक है, इसलिये प्रगाव ही प्रागायाम है। पद्म म्रादि किसी ग्रासन से बैठ कर साधक नासिका के ग्रग्रभाग में चन्द्रमा की प्रभा से संवेष्टित, 'ग्र' कार स्वरूप रक्त वर्गा देह वाली, हाथ में दण्ड घारण करने वाली और हंस पर ग्रारूढ हुई ऐसी बाल रूपा गायत्री का ध्यान करे। 'उ' कार स्वरूप शुभ्र देह वाली हाथ में चक्र धारण करने वाली गरुड़ पर श्रारूढ़ हुई युवती रूपा सावित्री होती है। 'म' कार स्वरूप कृष्ण देह वाली बैल पर ग्रारूढ हुई त्रिशूलधारिग्गी वृद्धारूपा सरस्वति होती है। 'ग्र' कार ग्रादि तीनों के सम्पूर्ण कारणरूप ग्रौर पर ज्गोति स्वरूप प्रगाव है इस प्रकार ध्यान करे। सोलह मात्रा से बाहर के वायु को 'म्र' कार का ध्यान करते हुए पूरक करे, चौसठ मात्रा से 'उ' कार का ध्यान करते हुए कुम्भक करे और 'म' कार का ध्यान करते हुये पिंगला द्वारा बत्तीस मात्रा से रेचन करे; इसी क्रम से बारंवार करना चाहिये॥ ६॥

श्रासन हढ़ होने पर योगी इन्द्रियों का निग्रह करके परिमित श्रौर हितकर श्राहार ग्रहण करते हुए सुषुम्ना नाड़ी में स्थित मल को दूर करने के लिये पद्मामन से बैठकर चन्द्र से पूरक करके यथाशक्ति कुम्भक करे श्रौर सूर्य से रेचक करें; पुनः सूर्य से पूरक करके कुम्भक करे श्रौर चन्द्र से रेचन करे, जिससे रेचन करे उसीसे पूरक करके कुम्भक करे। इस विषयक ये श्लोक हैं—

प्रथम इड़ा से प्राग्ण ग्राकर्षण करके कुम्भक करके पिंगला से रेचन करे, फिर पिंगला से वायु को प्राश्चन करके कुम्भक करे ग्रीर बांईं निसका से रेचक कर दे। इस प्रकार नियमपूर्वक सूर्य चन्द्र का ग्रम्यास लगातार करते रहने से तीन मास के पश्चात् नाड़ियां शुद्ध हो जाती हैं।। १।।

प्रातःकाल, दुपहर में सायंकाल और मध्य रात्रि में मिलकर चार वार शनें: शने ग्रस्सी बार तक कुम्भक का ग्रम्यास किया करे।। २॥ साधारण प्राणायाम में पसीना ग्राता है, मध्यम में कम्प होता है और उत्तम कुम्भक में पद्मासन ऊपर उठ जाता है॥ ३॥ श्रम से निकले हुये पसीने से शरीर का मर्दन करें; इससे शरीर लघु और हढ़ होजाता है॥ श। प्रथम ग्रम्यास काल में घी दूध का ग्राहार रखना चाहिये परन्तु ग्रम्यास स्थिर होने के पश्चात् इसकी कोई विशेष ग्रावश्यकता नहीं है॥ ४॥ जिस प्रकार सिंह, हाथी या व्याघ्र धीरे धीरे वश में किये जाते हैं उसी प्रकार वायु का सेवन करना चाहिये नहीं तो वह साधक को नष्ट कर देता है॥ ६॥ सावधानतापूर्वक वायु को बाहर निकाले, सावधानतापूर्वक पूरक करे और सावधानतापूर्वक कुम्भक करे—इस प्रकार करने ही से सिद्धि प्राप्त होगी॥ ७॥ प्राणा को यथेष्ट धारण करने से ग्रान्त प्रदीप्त होता है, (श्रनाहत)

नाद सुनाई देता है श्रौर नाड़ी का शोधन होने से श्रारोग्यता प्राप्त होती है।। द।। विधिवत् प्राग्णायाम करने से सब नाड़ियां शुद्ध हो जाती हैं श्रौर उनमें से प्राग्ण निकल कर सुषुम्ना के मुख में सुखपूर्वक प्रवेश करता है।। ६।। मध्य में प्राग्ण का संचार होने से मन स्थिर हो जाता है श्रौर मन का जो सुस्थिर भाव है वही उन्मनी श्रवस्था है।। १०।। पूरक के श्रन्त में जालंधर बंध करना चाहिए श्रौर कुम्भक के श्रन्त में श्रौर रेचक के श्रादि में उड्डियान बंध करना चाहिये।। ११।। नीचे से (गुदासे) संकोचन करके त्वरित कण्ठका संकोचन करे श्रौर बीचमें पश्चिमतान करने से प्राण ब्रह्मनाड़ी में गमन करता है।। १२।। श्रपान को ऊर्ध्व उठाकर प्राग्ण को कण्ठ से नीचे ले जाने से योगी जरा मरग्ण से रहित होकर सोलह वर्ष का युवा हो जाता है।। १३।।

सुखासन से बैठ कर दाहिनी नासिका से बाहर रहा हुआ पवन भीतर खींचे, केश और नखों तक वायु को पूरण करके रोक रखे और बाई नासिका से रेचक कर दे। ऐसा करने से कपाल की शुद्धि होती है और प्राण संचार की नाड़ियों के सर्व रोग नष्ट हो जाते हैं। हृदय से लेकर कंठ तक शब्द आवाज करते हुए नासिका से धीरे २ पवन को खींचे और यथा शक्ति कुम्भक करके इड़ा से रेचक करे-ऐसा चलते बैठते हर समय किया करे। इससे कफ दोष दूर होते हैं तथा जठरानि बढ़ती है। मुख से सीत्कार करते हुए वायु को खींचकर, यथा शक्ति कुम्भक कर,

नासिका से रेचक करे। इससे भूख, प्यास ग्रालस ग्रौर निद्रा नहीं उत्पन्न होते। जीभ से वायु ग्रहण करके यथा शक्ति कुम्भक करने पर नासिका से रेचन करे; ऐसा करने से गुल्म, प्लीहा, ज्वर, पित्त ग्रौर क्षुधा ग्रादि निवृत्त हो जाते हैं।

श्रव कुंम्भक कहते हैं। कुम्भक दो प्रकार के होते हैं; सहित श्रौर केवल। रेचक पूरक के सहित करते हैं उसको सहित कुंम्भक श्रौर रेचक पूरक न करते हुए करते हैं उसको केवल कुंम्भक कहते हैं। केवल कुंम्भक सिद्ध न हो वहां तक सहित कुंम्भक करना चाहिये। केवल कुंम्भक सिद्ध हो जाने पर उसके लिये तीनों लोकों में कुछ भी दुर्लभ नहीं है। केवल कुंम्भक से कुण्डलिनी जागृत होजाती है, तब शरीर कृश (हलका) होजाता है, मुख प्रसन्न रहता है श्रौर दृष्टि निर्मल हो जाती है। उसको ग्रनाहत घ्विन सुनाई देता है; वह समस्त रोगों से मुक्त रहता है; उसका ब्रह्मचर्य श्रखंड रहता है श्रौर उसकी जठरानिन तीव होजाती है।

ग्रंतर में ध्यान रखना ग्रौर बाहर विना पलक गिराये एकसी दृष्टि रखना,—यही सब शास्त्रों में बताई हुई वैष्णवी मुद्रा है।। १४।। ग्रन्तर के ध्यान में जिसका मन भौर प्राण विलीन होगया हो उसकी बहिर्दे हि नोची ग्रौर निश्चल होती है, ग्रांख का तारा तक नहीं हिलता, वह देखता कुछ नहीं परन्तु देखता सा प्रतीत होता है। जब यह कल्याण-कारिणी बेचरी मुद्रा एक हो लक्ष्य वाली होती है, तब शून्य

स्रौर स्रशून्य से रहित ऐसे पद की प्राप्ति होती है वही वैष्णावी पद है।।१४।।

ग्राधी ग्रांखें मूंद कर मनको स्थिर करते हुए दृष्टि नासिकाग्र रखे ग्रौर चंद्र ग्रौर सूर्य को विलीन करके प्राणा निष्पंद भावको प्राप्त करे। इसके पश्चात् बाह्य जगत से रहित दैदीप्यमान परम-ज्योति स्वरूप, सबका भ्राधार; ऐसा तत्त्व रह जाता है, हे शाण्डिल्त, उसको तू यहां जान ले ॥१६॥ तारका को किंचित् ऊँची चढ़ा के भ्रुकुटी में लाकर ज्योति में मिलावे; यह त्वरित उन्मनी भाव को प्राप्त कराने वाले मार्ग का प्रथम ग्रभ्यास है।।१७।। इसलिये खेचरी मुद्रा। का भ्रम्यास करे, उससे उन्मनी अवस्था प्राप्त होती है और उन्मनी से योग निद्रा प्राप्त होती है। योग निद्रा जिसको प्राप्त होती है उस योगी के लिये काल नहीं है। शक्ति में मन प्रविष्ट कराकर मनमें शक्ति प्रविष्ट कर और मनसे मनको देखकर हे शाण्डिल्य, सुखी होजा ! ॥१८॥ मन को ग्राकाश में धार कर मनमें ग्राकाश करदे इस प्रकार सब ग्राकाश मय कर किसी की भीं चिन्ता मत कर यानी भिन्न वृत्ति उठने मत दे ॥१६॥ बाह्य विषय का चिन्तवन न कर वैसे ही म्रांतर का चिन्तवन छोड़ दे, इस प्रकार सब चिन्तवन छोड़ कर केवल चैतन्य स्वरूप होजा ॥२०॥ जिस प्रकार ग्रग्नि में कपूर ग्रथवा जल में नमक लीन हो जाता है इसी प्रकार मनका लय हो जाने से वह तत्त्व में विलीन होजाता है ।।२१।। जितना जानने में श्राता है वह ज्ञेय है श्रीर उसका ज्ञान ही मन है; जब ज्ञान

ग्रौर ज्ञेय दोनों नष्ट हो जांय तब ग्रौर दूसरा मार्ग ही नहों है।। २२।। ज्ञेय वस्तुय्रों का त्याग करने से मन का लय हो जाता है श्रीर मन का लय हो जाने से कैवल्य ही शेष रहता है ॥ २३ ॥ हे मुनीश्वर चित्त के नाश के लिये, ज्ञान और योग दो मार्ग हैं; योग वृत्ति निरोध को कहते हैं ग्रौर यथार्थ देखने को ज्ञान कहते हैं ॥ २४ ॥ उस निरोध में मन बहुत उपशान्त होजाता है श्रीर मनका स्फूरण बंद होजाने से संसार का भी लय होजाता है।। २४।। सूर्य प्रकाश चला जाने पर (रात में) जैसे सब व्यवहार बन्द होजाता है, वैसे ही शास्त्र का विचार ग्रीर सजुनों की संगति तथा वैराग्य ग्रीर ग्रम्यास के (संसार नष्ट हो जाता है ) ॥ २६॥ संसार के पदार्थों में पहिले जो ग्रासक्ति थी उसका नाश होने से, इच्छानुसार ध्यान करने से अथवा अहै त का मनन करने से ॥ २७ ॥ या हढ़ता से एक तत्त्व का ग्रम्यास करने से प्रागा का स्पन्दन बन्द होजाता है ग्रथवा सुखकर ऐसा पूरकादि प्रागायाम का दृढ़ ग्रम्यास करने से प्राण की गति रुक जाती है ॥ २५ ॥ एकान्त में रहकर घ्यान योग करने से स्फुरएग बंद होजाती है। स्रोङ्कार के उच्चारण के पश्चात् ( ग्रमात्र रूप ) जो शब्द तत्त्व रहता है उसका ग्रनुभव करने से ग्रथवा सुषुप्ति का प्रत्यक्ष ज्ञान करने से प्रारा की गति रक जाती है ॥२६॥ तालु के मूल में जो उपजिह्वा होती है उसके पीछे जीभ को प्रयत्नपूर्वक डालने पर श्राण जब ऊर्घ्व रंध्र में जाते हैं, तब प्राण की गति रक जाती

है ॥ ३० ॥ प्राण में जानने का (मनक़ा) लग होकर अभ्यास वंश तालु के ऊपर प्राण द्वादशान्त में जाने से ऊर्ध्व रंघ्र द्वारा प्राण का स्पन्दन नहीं होता ॥ ३१ ॥ नासिका के अग्र भाग में बारह अंगुल तक निर्मल आकाश में मन स्थिर हो जाने से प्राण की गति रुक जाती है ॥ ३२ ॥ भ्रुकुटी के मध्य में तारका और ज्योति के शान्त होने पर प्राण जब द्वादशान्त में जाते हैं और मन के संकल्प बंद होते हैं तब प्राण का निरोध हो जाता है ॥ ३३ ॥ जितना ज्ञान उत्पन्न हो वह संकल्प विकल्पों से पर ऐसा ज्ञेयरूप कल्याणकारक ॐ ही है ऐसा अनुभव करने से प्राण का रोध हो जाता है ॥ ३४ ॥ हे मुने हृदय में रहे हुए आकाश का चिरकाल तक ध्यान करने से और वासना रहित मनका ध्यान करने से प्राण निःस्पन्द हो जाता है ॥ ३४ ॥ इन मार्गों से अथवा अन्य प्रकार से, जो नाना योग के आचार्यों ने रचे हैं और कहे है, प्राण का निरोध होता है ॥ ६ ॥

(अपान द्वार का) आकुंचन करके मोक्ष के द्वार रूप कुण्डलिनी का द्वार खोले। जिस द्वार से जाना है उस द्वार को मुख से ढांप कर सर्पिग्गी के समान लपेटे लगाये हुए कुण्डलिनी सोती है। उस शक्ति का जिसने चालन किया है वह मुक्त ही है। वह कुण्डलिनी यदि कन्ठ के उपर जाकर सोवे तो वह योगियों को मुक्ति देने वाली होती है और नीचे सो जाय तो वह मुढ़ों के बंधन का हेतु बनती है। वह इड़ा पिंगला के दो मार्ग छोड़कर यदि सुषुम्ना के मार्ग से जाय तो वही विष्णु का परमपद है। प्राणायाम के जितने स्रम्यास हैं सब में मन का योग देना स्रवश्य है। बुद्धिमानों को प्राणायाम के स्रम्यास के समय मन को इघर उघर नहीं जाने देना चाहिये।। ३७।। दिन में विष्णु (प्राण्) की पूजा नहीं करनी चाहिये न केवल रात में; केवल दिन या रात्रि में ही नहीं, हमेशा विष्णु की पूजा करनी चाहिये॥ ३८।।

ज्ञान देने वाले विवर में पांच स्रोत हैं, वहां खेचरी मुद्रा होती है, हे शाण्डिल्य उसका अभ्यास कर ॥ ३६॥ दाहिनी श्रौर बांई नाड़ी में प्राण चला करता है। वह यदि बीच में स्थिर हो जाय तो वहीं खेचरी है, उसमें कोई शंका नहीं है ॥ ४० ॥ इड़ा ग्रौर पिंगला के बीच में प्राण शून्य हो जाय, तो वहीं खेचरी मुद्रा है ग्रौर वहीं सत्य प्रतिष्ठित है।। ४१।। चन्द्र ग्रौर सूर्य के बीच निराधार स्थान में ग्राकाश चक्र (सहस्रार ) में खेचरी मुद्रा होती है ॥ ४२ ॥ छेदन चालन ग्रौर दोहन द्वारा कपाल तक जीभ लम्बी बढ़ाकर दृष्टि भ्रुकुटी के मध्य में स्थापन करके वह लम्बी जीभ उलटी करके कपाल विवर में जब प्रविष्ट की जाती है तब खेचरी मुद्रा होती है। इसमें जिह्वा ग्रीर चित्त म्राकाश में रहते हैं, इसलिये जिसकी जिह्ना ऊर्घ्व है वह पुरुष श्रमर हो जाता है। वाम चरण लिंग मूल में दबावे श्रौर दाहिना चरण लम्बा पसारे; लम्बे पैर को दोनों हाथ से पकड़ कर नासिका से वायु पूरण करे; पश्चात् जलधर बंध करके बायु को ऊर्घ्व धारए। कर रखे। ऐसा करने से सब क्लेश दूर हो

जाते हैं। तब विष भी अमृत के समान पच जाता है तथा क्षय, गुल्म गुदावर्त, जीर्गात्वक् ग्रादि रोग नष्ट हो जाते हैं। यह प्राग् जय का उपाय सब प्रकार के मृत्यु को दूर करने वाला है। वामपाद के एडी को लिंग के नीचे लगाकर दाहिना पाद वाई जांघ पर रखे, फिर पूरक करके हृदय में ठोड़ी लगावे ग्रौर योनि (गुदा के ऊपर लिंग के नीचे का स्थान) ग्राक्चन करके मन से बने उतना समय ग्रात्मा का ध्यान करे; इससे ग्रपरोक्ष ज्ञान सिद्ध होता है। बाहर से वायु को खींच कर उदर में धारण करे फिर नाभि में, नासिका के अग्र भाग में तथा चरण के श्रंगूठे में युक्ति पूर्वक ॥ ४३॥ मन से प्राग्ए को धारगा करे इस प्रकार हमेशा सायंकाल ग्रम्यास करने से योगी सब रोगों से तथा परिश्रम से मुक्त हो जाता है ॥ ४४ ॥ नासिका के स्रग्र भाग में प्राण धारण करने से प्राण जय होता है, नाभि में करने से सब रोग नष्ट हो जाते हैं। चरणांगुष्ठ में प्राण धारण करने से शरीर लघु हो जाता है। जीभ से वायु को स्राकर्षण करके उसका जो पान करता है, उसको परिश्रम तथा उष्णता नहीं सताती ग्रीर उसको कोई रोग भी नहीं होता ।। ४५ ।। संध्या समय ब्राह्म मुहूर्त पर जो पुरुष यह प्रागायाम करता है, तीन महीने के ग्रन्दर कल्यागाकारिगा सरस्वति उसकी वागा में उपस्थित होती है ॥ ४६ ॥ ग्रौर इस प्रकार छः महीने ग्रभ्यास करने से सब रोग दूर हो जाते हैं। जिह्वा से वायु को खींचकर जिह्वा मूल में घारण करे। जो विद्वान् पुरुष इस प्रकार ग्रमृत का

पान करता है उसको सर्व मंगल प्राप्त होता है।। ४७।। इड़ा से पूरक करके भ्रकुटी के मध्य में मन से म्रात्मा की धारणा कर म्रमृत का पान करता है, वह रोगी हो तो भी रोग से मुक्त हो जाता है।। ४८॥ पेट के पार्श्व की दोनों नाड़ियों से प्राण् धारण करके नाभि में उसका एक घड़ी भर जो वहन करता है वह सब व्याधियों से मुक्त हो जाता है।। ४६॥ एक मास तक तीनों संघ्याकाल में जो जिह्वा से वायु खींचता है और अमृत को गिराकर पेट में धारण करता है॥ ५०॥ उसके सब प्रकार के ज्वर तथा विष नष्ट हो जाते हैं। जो एक मुहूर्त भर भी नित्य प्रति नासिका के भ्रग्र भाग में मन सहित प्राणों को स्थिर करता है॥ ५१॥ उससे सैकड़ों जन्मों के पाप दूर हो जाते हैं।

तारे में संयम करने से सब विषयों का ज्ञान होता है। नासिका के अग्र भाग में चित्त का संयम करने से इन्द्रलोक का ज्ञान होता है। उसके नीचे संयम करने से अगिन लोक का ज्ञान होता है। आँख में चित्त का संयम करने से सब लोकों का ज्ञान होता है। आँख में चित्त का संयम करने से यमलोक का ज्ञान होता है। उसके पार्श्व में संयम करने से विक्ट ित लोक का ज्ञान होता है। पृष्ठ भाग में संयम करने से विष्णा लोक का ज्ञान होता है। बांये कान में संयम करने से वायु लोक का, कण्ठ में संयम करने से चन्द्रलोक का, बांई आँख में संयम करने से शिवलोक का और शिर में संयम करने से ब्रह्मलोक का ज्ञान होता है। पाद के नीचे के भाग में संयम करने से अहमलोक का ज्ञान होता है। पाद के नीचे के भाग में संयम करने से अतल लोकका,

पाद में संयम करने से वितल लोक का, पैर के जोड़ यानी मुरवा में संयम करने से नितल लोक का, पिडली में संयम करने से स्तल लोक का, घोंटू में संयम करने से महातल लोक का, जांघ में चित्त का संयम करने से रसातल लोक का, कमर में चित्त का संयम करने से तलातल लोक का. नाभि में चित्त का संयम करने से भूलोक का, कुक्षि (कुख) में संयम करने से भुवलींक का, हृदय में चित्त का संयम करने से स्वर्लीक का, हृदय के ऊर्घ्व भाग में चित्त का संयम करने से महर्लीक का, कण्ठ में चित्त का संयम करने से जनलोक का, भ्रमध्य में चित्त का संयम करने से तपोलोक का और शिर में चित्त का संयम करने से सत्यलोक का ज्ञान होता है। धुर्म श्रौर श्रधर्म में संयम करने से भूत श्रौर भविष्यत् का ज्ञान होता है। जीवों की ध्वनि में संयम करने से सब जन्तुग्रों की भाषा का ज्ञान होता है। सिश्वत कर्मों में चित्त का संयम करने से पूर्व जन्म का ज्ञान होता है। दूसरे के चित्त पर संयम करने से उसके चित्त का ज्ञान हो जाता है। शरीर के रूप पर चित्त का संयम करने से श्रपना शरीर दूसरे किसी को दिखाई नहीं देता। बल में संयम करने से हनुमान ग्रादि का सा बल प्राप्त होता है। सूर्य में चित्त का संयम करने से भुवनों का ज्ञान होता है। चन्द्र में संयम करने से तारागणों की रचना का ज्ञान होता है श्रौर ध्रुव में संयम करने से उनकी गति का ज्ञान होता है। अपने में संयम करने से पुरुष का ज्ञान होता है। नाभि चक्र में संयम करने से शरीर की

रचना का ज्ञान होता है। कण्ठ कूप में संयम करने से क्षुधा तृष्णा निवृत्त होजाती है। कूर्म नाड़ी में संयम करने से स्थिरता प्राप्त होती है। तारे में संयम करने से सिद्धों का दर्शन होता है। शरीर गत आकाश में संयम करने से आकाश में गमन करने की शक्ति आती है और उन २ स्थानों में संयम करने से उन २ सम्बन्धी सिद्धियां प्राप्त होती हैं॥ ७॥

स्रव प्रत्याहार का वर्णन करते हैं। प्रत्याहार पांच प्रकार का होता है विषयों में भटकने वाली इन्द्रियों को बलपूर्वक खींच लेने को प्रत्याहार कहते हैं। जो कुछ दीखता है वह सब ग्रात्मा है, यह प्रत्याहार है नित्य ग्रीर विहित कर्मों के फल का त्याग करना प्रत्याहार है। सब विषयों से मुंह मोड़ना प्रत्याहार है। स्रवाहर है। सब विषयों से मुंह मोड़ना प्रत्याहार है। ग्रेर के ग्रंगूठे, एड़ियां पिडलियां, घोंदू, जांघें, गुदा, मेद्द, नाभि, हृदय, कंठ कूप, तालु, नासिका, ग्रांख, भ्रूमध्य, ललाट ग्रीर किर,—ये स्थान हैं, इन स्थानों में नोचे से ऊपर ग्रीर ऊपर से नीचे, इस प्रकार कम कम से प्रत्याहार करें।। द।।

श्रव धारणा कहते हैं। घारणा तीन प्रकार की होती है, श्रात्मा में मन को धारणा करना, श्रंतराकाश में बाहर के श्राकाश को धारण करना श्रौर पृथिवी, जल, तेज, वायु श्रौर श्राकाश में पांच मुर्तियों की धारणा करना ॥ १ ॥ ग्रब घ्यान कहते हैं। घ्यान दो प्रकार का होता है; सगुण ग्रौर निर्णु गां। सगुण घ्यान मूर्ति का होता है ग्रौर निर्णु ण घ्यान ग्रात्मा के यथार्थ स्वरूप का होता है ॥१०॥

श्रव समाधि कहते हैं — जीवात्मा श्रौर परमात्मा की त्रिपुटी रहित परमानन्द स्वरूप श्रौर शुद्ध चैतन्य स्वरूप एकता की श्रवस्था समाधि है।।११॥

#### ॥ इति प्रथम ग्रध्याय ॥

ब्रह्मऋषि शाण्डिल्य को चारों वेदों में जब ब्रह्मज्ञान नहीं प्राप्त हुआ तब वह भगवान अथवां के पास ब्रह्मज्ञान के लिये आये और उनसे कहा, 'हे भगवन्, मुक्ते ब्रह्मज्ञान का उपदेश दीजिये, जिससे में कल्याएको प्राप्त होऊं।' अथवां ऋषि बोले, 'हे शाण्डिल्य, ब्रह्म सत्य, विज्ञानमय और अनन्त है जिसमें यह हश्य ओत प्रोत है, जिसमें यह ताने बाने की तरह भरा हुआ है और जिसके जानने से यह सब जाना हुआ होजाता है। वह हाथ, पैर से रहित है, उसको आंख, कान वा जीभ नहीं है; न उसको शरीर है, न उसका शहए। वा निर्देश हो सकता है। जहां से मन सहित वाएगी ( यानी इन्द्रिय ) बिना उसको प्राप्त किये ही लौट जाती है और जो केवल जानगम्य है; जहां से प्रज्ञा और वेद की उत्पत्ति है, जो अद्वितीय और

एक है, श्राकाश के समान जो सर्व व्यापक है, सूक्ष्म है, निरंजन निष्क्रिय, ग्रौर सत्स्वरूप है, जो चिदानन्दस्वरूप, कल्याग्रास्वरूप शान्त ग्रौर ग्रमृत है, वही परब्रह्म है वह तू है। जो एक मात्र देव है, ग्रात्मशक्ति में प्रधान है, जो सर्वज्ञ, सब भूतों का ग्रंतरात्मा, सब भूतों का निवास स्थान है, जो सब भूतों में खुपा हुग्रा है, जहां से सब भूत उत्पन्न हुये हैं ग्रौर जो केवल योग द्वारा ही पाया जाता है; जो विश्व को उत्पन्न करता है, घारग्य करता है ग्रौर नष्ट करता है वही ग्रात्मा है, उसको ज्ञान से ही जानले। ग्रात्मा में उन उन लोकों का ज्ञान कर। शोच मत कर ग्रात्म विज्ञानी के शोक का ग्रन्त होजाता है!

#### ।। इति द्वितीय ग्रध्याय ।।

ग्रव शाण्डिल्य ने ग्रथवां से पूछा, 'जब परब्रह्म एक ग्रक्षर, निष्क्रिय शिव ग्रौर केवल सत्स्वरूप है, तब यह विश्व किस प्रकार उत्पन्न होता है, किस प्रकार रहता है ग्रौर किस प्रकार लय होता है ? मेरा यह संशय ग्राप दूर करें।' ग्रथवां बोले, 'हे शाण्डिल्य परब्रह्म सत्य ही निष्क्रिय ग्रौर ग्रक्षर है। तथापि इस ग्ररूप ब्रह्म के तीन रूप हैं, सकल, निष्क्रल ग्रौर सकल निष्क्रल। जो सत्य विज्ञान स्वरूप, ग्रानन्द स्वरूप, निष्क्रिय, निरंजन, सर्व व्यापक, ग्रितसूक्ष्म, जिसका सर्वत्र मुख है, जिसका निरंज नहीं होता ग्रौर जो ग्रमृत है वही इसका निष्क्रल रूप है। इसकी जो स्वाभाविक ग्रविद्या, मुलप्रकृति ग्रथवा सत्व

रज ग्रौर तमोगुरा रूप माया है, उसकी सहायता से कृष्णपिगल स्वरूप महेरवर विश्व का नियन्त्रण करते हैं, यह ब्रह्म का सकल निष्कल रूप है। जब वह ज्ञानमय तपसे वृद्धि को प्राप्त हुआ तब उसने इच्छा की कि 'मैं एकसे बहुत हो जाऊ"। तब उस सत्य काम ईच्वर के तप से तीन ग्रक्षर उत्पन्न हुए । इसीसे तीन व्याह-तियां, तीन पर वाली गायत्री, तीन वेद, तीन देव तीन वर्ण ग्रीर तीन ग्रग्नि उत्पन्न हुए। यही वह सर्व ऐश्वर्य से सम्पन्न, सर्व व्यापक, सर्व भूतों के हृदय में श्रिधिष्ठत, मायावी श्रौर अपनी माया से कीड़ा करने वाला देव है। वही ब्रह्मा है, वही विष्णा वही रुद्र है, वही इन्द्र है, वही सब देवता है, वही सब भूत है, वही आगे है, पीछे है, दाहिनी स्रोर स्रौर वाई स्रोर वही है, नीचे वही है, ऊपर वही है ग्रीर वही सब कुछ है। ग्रपने ही से कीड़ा करने वाले उस ऐश्वर्य शाली देवता की शक्ति का भक्तों पर कृपा करने वाला, लाल कमल के समान सुन्दर रूप वाला, शान्त श्रौर निष्पाप रूप से प्रकाशने (वाला) चार भुजा वाला श्रीदत्तात्रय का रूप है; यह ब्रह्म का सकल रूप है'।। १।।

पुनः शाण्डिल्य ऋषि ने ग्रथवां से पूछाः 'हे भगवन्, केवल सत्वस्वरूप चैतन्य ग्रौर ग्रानन्द स्वरूप ऐसे इस देवता को ब्रह्म क्यों कहते हैं ?'' ग्रथवां बोले, 'इसे परब्रह्म इसलिये कहते हैं कि वह स्वयं बढ़ता है ग्रौरसबको वही बढ़ाता है।' 'इसको ग्रात्मा किस लिये कहते हैं ? वही सबको प्राप्तकरता है, सबको ग्रह्म करता है, सवको खाजाता है. इसी लिये उसको ग्रात्मा कहते हैं।'

'उसको महेश्वर क्यों कहते हैं ?' 'वह महान् का भी ईश्वर है ग्रपने शब्दध्विन से (ग्राज्ञा से ) ग्रौर ग्रपनी शक्ति से वह बड़ों से बड़ों का भी नियन्त्रए। करता है, इसलिये उसको महेरवर कहते हैं।' 'उसको दत्तात्रेय क्यों कहते हैं?' पूत्र के लिये ग्रति कठिन तपस्या करने वाले ग्रत्रि ऋषि पर बहुत प्रसन्न होने के कारएा भगवान् ने स्वयं ज्योतिर्मय ऐसे अपने ही को उसको दे दिया, ग्रीर ग्रनसुया ग्रीर ग्रित्र का वह पुत्र हुग्रा, इसलिये उसको दत्तात्रेय कहते हैं। जो इसके निरुक्त को जानता है, वह सब कुछ जानता है। जो ज्ञान से उस श्रेष्ठ देवता को 'मैं वही हूँ' इस प्रकार से उपासना करता है वह ब्रह्मज्ञानी होजाता है। इस विषय के ये श्लोक हैं : - नीलमिए। के समान कान्ति वाले, शान्त, ग्रपनी माया में रत, देव, प्रभु, दिगम्बर, ।। १ ।। भस्म से जिसका सर्व ग्रंग लेपायमान है, जो जटा मुकूट धारएा करता है, प्रभु है, जिसके चार हाथ हैं और जिसका देह विशाल है और नेत्र प्रपुल्ल कमल के समान है।। २।। जो ज्ञान ग्रौर योग का खजाना है, जो विश्व का गुरु है स्रौर योगियों को जो स्रत्यन्त प्रिय है; जो सबका साक्षी, सिद्धों द्वारा सेवित और भक्तों पर कृपा करने वाला है ।। ३ ।। ऐसे सनातन देवों के देव दत्तात्रेय का सदा ध्यान करता है वह सब पापों से मुक्त होकर परम कल्याए। को प्राप्त करता है। इस प्रकार ॐ सत्य है यह उपनिषत् है। इति ततीयोऽध्यायः॥

॥ इति शाण्डिल्योपनिषत् समाप्त ॥

## कठरुद्रोपनिषत्।

### [84]

देवगरा भगवान् ब्रह्माजी से बोले, 'भगवान्, हमको ब्रह्मिवद्या का उपदेश दीजिये।' ब्रह्माजी बोले, '(मुमुक्षु पुरुष) शिखा सहित सब केश उतार कर यज्ञोपवीत का त्याग कर, पुत्र की ग्रोर देख कर 'तू ब्रह्मा है, तू यज्ञ है, वषट्कार ग्रौर ॐकार है, तू स्वाहा ग्रौर स्वधा है, तू धाता ग्रौर विधाता है, तूही जगत की प्रतिष्ठा है' ऐसा उससे कहे। फिर पुत्र बोले ''मैं ब्रह्मा हूँ, मैं यज्ञ हूँ, मैं वषट्कार ग्रौर ॐकार हूँ, मैं स्वाहा ग्रौर स्वधा हूँ, मैं ही धाता, विधाता ग्रौर विश्वकर्मा हूँ ग्रौर मैं ही जगत की प्रतिष्ठा हूँ।'' पुत्रादि के साथ चलते हुए (उनको छोड़ने के ख्याल से) ग्रांस् न बहावे। यदि ग्रांस् बहे तो उसकी प्रजा का नाश होगा। सबको प्रदक्षिगा करके किसी की ग्रोर ध्यान न देते हुए जो चल देता है वह स्वर्ग के योग्य होता है।

ब्रह्मचर्य अवस्था में वेदों का अध्ययन करके वेदोक्त रीति से ब्रह्मचर्य का पालन करके गृहस्थाश्रम में प्रवेश करे। पुत्र उत्पन्न करके और उनको सब प्रकार के उपाधि ( फंफट ) से रहित करके यथाशक्ति यज्ञ करे, फिर गुरु और बंधुवर्ग की आज्ञा से संन्यास ग्रहण करे। परचात् अरण्य में जा बारह रात्रि तक दूध

से ग्रग्नि होत्र करे ग्रौर बारह रात्रि तक दूध ही का भोजन करे। द्वादश रात्रि के ग्रन्त में वैद्यानर ग्रौर प्राजापत्य ग्रग्नि, प्राजापत्य का चरु ग्रौर राख के उठाने के वर्तन तथा पूर्व के रखे हुए काठ के वर्तन सब ग्रग्नि में हवन कर दे। मिट्टी के वर्तन हो वे पानी में बहा दे ग्रौर धातु के वर्तन गुरु को दे दे, ऐसा कहकर कि ''मुभे छोड़ कर तुम (मेरे पास) लौटना मत ग्रौर मैं भी तुमको छोड़ कर (संसार में) लौटू गा नहीं!" कोई ऐसा कहते हैं कि गाईपत्य, दिक्षिगाग्नि ग्रौर ग्राहवनीय ग्रग्नि में से ग्रिरिग्यों के स्थान से मुट्टी भर भस्म निकाल कर पी लेना चाहिये।

शिखा सहित केश वपन यानी मुझ करके "भूः स्वाह" कह कर यज्ञोपवीत जल में त्याग दे। इसके पव्चात् ग्रन्न त्याग दे, जल में या ग्रन्न में प्रवेश करे अथवा वीर मार्ग का ग्रहण करे। इस प्रकार देह विसर्जन करे ग्रथवा संन्यासी बन कर विचरण करे। संन्यासी जलपान करे वही उसका सायंकाल का होम है, प्रातःकाल जलपान करे वह प्रातःकाल का होम है, जल को देखे वही उसकी दर्श यज्ञ है, पूर्णमासी के दिन जलपान करे वही उसका पौर्णमास्य हवन है। वसंत ऋतु में केश श्मश्रु (डाढी) लोम ग्रौर नख उतरवा ले वही उसका ग्राग्निष्टोम यज्ञ है। संन्यास लेने पर फिर ग्राग्न न जलावे, "मृत्युर्जीयमावहम्" इत्यादि ग्रध्यात्म मंत्रों का ही पाठ किया करे। "सब जीवों का कल्यागा हो" ऐसा कह कर ग्रात्मा का ग्रनन्यता से ध्यान करे ग्रौर खाली हाथ से स्वच्छन्द विचरण करने को निकल जाय। संन्यासी घर या

स्राश्रम में न रहे सौर भिक्षा छोड़कर और कुछ भी न खावे। छोटे जीवों को कष्ट न पहुँचे इस ख्याल से संन्यासी क्षरण मात्र भी दौड़े नहीं स्रौर वर्षा काल में विचरण भी न करे। इस स्रथं के क्लोक हैं—

कटोरा, चमस् (चमचा) छींका, तीन कटोरियां, जूता, शीत निवारण करे ऐसी कंथा, लंगोटी, ग्रोढ़ने का वस्त्र ॥ १ ॥ पानी छानने का वस्त्र, स्नान के लिये एक घोती ग्रौर एक ग्रोढ़ने के लिये घोती, यज्ञोपवीत ग्रौर वेद—सबको यित त्याग दे ॥ २ ॥ स्नान, पान तथा शौच विधि पवित्र जल से करे ग्रौर नदी तालाब के किनारे ग्रथवा देव मन्दिर में शयन करे ॥ ३ ॥ ग्रधिक मुख या दुःख के लिये शरीर को कष्ट न दे, कोई स्तुति करे तो प्रसन्न न हो ग्रौर कोई निन्दा करे तो उसको शाप भी न दे ॥ ४ ॥ संन्यासी ब्रह्मचर्य से रहे, प्रमाद से वचे, दर्शन, स्पर्शन, कीड़ा, कीर्तन, गुह्म भाषएा, ॥ ४ ॥ संकल्प, चिन्तवन ग्रौर ग्रानन्द यह ग्राठ प्रकार का मैथुन होता है, ऐसा विद्वान् लोग कहते है ॥ ६ ॥ मुमुक्षुग्रों को इसके विपरीत ग्राचार रखना ही ब्रह्मचर्य है ।

जिस चैतन्य से जगत भासित होता है और जो नित्य अपने प्रकाश ही से भासता है।। ७।। वही शुद्ध स्वरूप चैतन्य जगत का साक्षी और सबका आत्मा है। वही प्रज्ञानघन है और सब भूतों का अधिष्ठान है।। ८।। मनुष्य ब्रह्मज्ञान ही से ब्रह्म को प्राप्त

होता है, कर्म से प्रजा से अथवा अन्य किसी से भी ब्रह्म की फ्रांप्ति नहीं होती ॥ ६ ॥ वह सत्य, ज्ञान और ग्रानन्द स्वरूप अहै त ब्रह्म केवल ज्ञान का विषय है संसार में माया, श्रज्ञान ग्रादि नाम से अन्तः करण की गुहा—॥ १०॥ जिसे परम आकाश भी कहते हैं— उसमें छुपा हुआ ब्रह्म को जानता है, उस ब्राह्मण की कम से सब कामनायें पूर्ण होती हैं॥ ११॥ 'ग्रज्ञान और मायाशक्ति का साक्षी प्रत्यगात्म स्वरूप ग्रह्मितोय ब्रह्म में हूं,' इस प्रेकार जो जानता है, वह स्वयं ब्रह्म हो होता है॥ १२॥

इस ब्रह्मभूत श्रात्मा में, शक्ति के योग से, रस्सी में जैसे मर्थ की उत्पत्ति होती है, वैसे ही अपंचीकृत ग्राकाश उत्पन्न होता है।। १३।। इस श्राकाश से वायु नामक अपंचीकृत स्पर्श उत्पन्न हुआ, फिर वायु से अग्नि, अग्नि से जल ग्रीर जल से पृथ्वी उत्पन्न हुई।। १४।। उन सूक्ष्म भूतों को पंचीकृत करके ईश्वर ने ब्रह्माण्ड ग्रादि की उत्पत्ति की।। १४।। ग्रीर ब्रह्माण्ड के भीतर देव, दानव, यक्ष, किन्नर, मनुष्य पशु, पक्षी ग्रादि की उनके कर्मानुसार उत्पत्ति को।। १६।। हाड़ मांस का जो यह प्रारा्यां का शरीर दीखता, है वही यह सर्व शरीरधारियों का अन्नमय ग्रात्मा है।। १७।। उससे भिन्न ग्रीर उसके भीतर एक प्रारा्मय ग्रात्मा होता है, उसके भीतर विज्ञान मय।। १८।।ग्रीर उसके भीतर ग्रान्नमय है वह प्रारा्मय से परिपूर्ण है।। १६॥ प्रारा्मय ग्रात्मा मनोमय

श्चात्मा से पूर्ण होता है और मनोमय विज्ञानमय से पूर्ण है ॥२०॥ श्रीर विज्ञानमय सुखस्वरूप श्रानन्दमय श्चात्मासे पूर्ण है। वैसे ही श्चानन्दमय श्चात्मा ब्रह्म से भिन्न ऐसे सर्वान्तर्यामी साक्षी से पूर्ण है॥ २१॥ परन्तु ब्रह्म और किसी से पूर्ण नहीं है; इसी- लिये इसको श्रद्ध त, सत्य ज्ञान श्चानंद रूप ब्रह्मपुच्छ यानी परम श्चाचार कहते हैं॥ २२॥

साक्षात् साररूप ग्रानंदरूप ब्रह्म का लाभ करके ही देही सूखको प्राप्त होता है अन्यथा सुख कहां ? !! २३ !! सब भूतों के ब्रात्मभूत इस परमानन्द के ब्रभाव में कौन प्राणी जी सकता है वा नित्य चेष्टा कर सकता है ? ॥ २४ ॥ इसलिये चित्त में भासमान होने वाला यह पुरुष ही सर्वात्मरूप से दुःखी जीवात्मा को ग्रानन्द की प्राप्ति कराता है ॥ २४ ॥ जब यह जीव इस दृश्यत्व ग्रादि लक्ष्मण् वाले द्वैत में परम ग्रद्वैतता को लाभ करता है वही महायित है।। २६॥ वही परम ग्रभय स्थान है, ग्रत्यन्त कल्याण है और वही परम ग्रमृत है; वही देश काल अवस्था के परिच्छेद से रहित सदूप परब्रह्म है ॥ २७ ॥ जब पुरुष, जीव ब्रह्म को तत्त्व से क्षरा भर के लिये भी जान लेगा तब वह ग्रभय को प्राप्त होगा, इसमें कुछ भी संदेह नहीं है ॥ २५॥ निर्जीव खंभे से लेकर विष्णु पर्यन्त ग्रत्य ग्रधिक प्रमाण से इस म्रानन्दमय कोष ही से सुखको लाभ करते हैं।। २६॥ परन्तु उन उन पदों से विरक्त ऐसे विद्वान् और प्रसन्न पुरुष को अपने स्वरूप का ग्रानन्द स्वयं वैसा ही प्रकट होता है जैसा कि परवहा

में है ॥ ३० ॥ किसी निमित्त को ग्रहरण करते हुए ही शब्द की प्रशृत्ति होती है; निमित्त के ग्रभाव से जहां से वागी लौट जाती है।। ३१।। ऐसे निर्विशेष परमानन्द में शब्द की प्रवृत्ति किस प्रकार हो ? सबको विषय करने वाला मन भी वहां से लौट जाता है।। ३२।। श्रोत्र, त्वक् नेत्र ग्रादि ज्ञानेन्द्रिय ग्रौर मुख ग्रादि कर्में न्द्रिय भी जिसको प्राप्त करने के लिये समर्थ नहीं होते और लौट जाते हैं।। ३३।। उस द्वंद्व रहित ग्रानन्द रूप, निर्भु ए।, सत्य ग्रौर चिद्घन ब्रह्म को ग्रात्मरूप जान कर फिर वह किसी से भी डरता नहीं ॥ ३४॥ अपने गुरु के उपदेश द्वारा इस प्रकार जानता है वह अच्छे या बुरे कर्मों से दुःख नहीं पाता ।। ३५ ।। जो संपूर्ण जगत ताप्यतापक रूप से भासता था वहीं भ्रब वेदान्त वाक्य जनित ज्ञान से प्रत्यगात्म रूप से भासता है ॥ ३६ ॥ शुद्ध चैतन्य, ईश्वर चैतन्य, जीव चैतन्य, प्रमाता, प्रमागा, प्रमेय और फल ॥ ३७ ॥ व्यवहार दृष्टि से यह सात भिन्न २ हैं; उनमें मायाके उपाधि से रहित चैतन्य को शुद्ध चैतन्य कहते हैं ।। ३८ ।। मायाके संबंध से वही ईश्वर कहलाता है और ग्रविधा के सम्बन्ध से जीव। ग्रन्तः करगा के सम्बन्ध से वही प्रमाता कहलाता है।। ३६।। वैसे ही वृति के सम्बन्ध से वह प्रमारा कहलाता है ग्रौर श्रज्ञान चैतन्यको प्रमेय (जगत्) कहते हैं ॥ ४० ॥ वैसे ही ज्ञान चैतन्य को फल कहते हैं। बुद्धिमान अपने को इन सब उपाधियों से मुक्त समभे ॥ ४१ ॥ इस प्रकार जो तत्त्व से जानता है वह ब्रह्म को प्राप्त होने के योग्य है—यह सर्व उपनिषदों के सिद्धान्त का यथार्थ रूप से सार कहता हूँ ॥ ४२ ॥स्वयं मर कर स्वयं होजाय तो स्वयं ही शेष रह जाता है, यह उपनिषत् है।

॥ इति कठरुद्रोपनिषत् समाप्त ॥

## अवधूतोपनिषत्। [ ४३ ]

एक समय सांस्कृति ऋषि भगवान् दत्तात्रय की प्रदक्षिणा करके पूछने लगे, 'हे भगवन् ग्रवधूत की स्थिति कैसी होती है? उनका क्या लक्ष्य है तथा उनका संसार कैसा होता है?'

परम करुणामय भगवान् दत्तात्रय ने उत्तर दिया—ग्रक्षर होने के कारण, सबको इष्ट होने के कारण संसार वंधन से निवृत्त होने के कारण, तथा 'तत्त्वमिस' ग्रादि महावाक्यों का लक्ष्य होने के कारण उसको ग्रवधूत कहते हैं ॥ १ ॥ वर्णाश्रम का उल्लंघन करके जो ग्रात्मा ही में ग्रवस्थित है, ऐसा वर्णाश्रम से पर हुग्रा योगी ग्रवधूत कहा जाता है ॥ २ ॥ प्रिय उसका शिर करके मोद दक्षिण पक्ष करके प्रमोद उत्तर पक्ष करके गौ के पैर के समान ग्रानन्द ग्रात्मा है ॥ ३ ॥ वह शिर में मध्य में ग्रीर नीचे नहीं है ब्रह्म ही पुच्छ रूप प्रतिष्ठा है ऐसी भावना करे ॥ ४ ॥ इस प्रकार चार मार्ग करने वाले परमपद को प्राप्म होते हैं । कर्म से, प्रजा से, धन से या त्याग से कोई परमपद को प्राप्त नहीं होता ॥ ४ ॥

स्वेच्छाचार से विहार करना यही उसका ग्राचरण है। वे वस्त्र रखते हैं या नहीं भी रखते। उनके लिये न धर्म ग्रधर्म है न पवित्र वा ग्रपवित्र है। वे सदा साग्रहण्या इष्टि तथा ग्रश्वमेध

अपने अन्तर ही में करते हैं। यह महायज्ञ करना महायोग है। इनके सब कर्म विचित्र होते हैं । स्वेच्छाचारी श्रवधूत की निंदा नहीं करनी चाहिये यह महाव्रत है । क्योंकि मूढ़ मनुष्य के समान वे लेपायमान नहीं होते । जैसे सूर्य सब प्रकार के जल को खींच ता है, जैसे, भ्रग्नि सब का भक्षगा करता है; इसी प्रकार योगी विषयों को भोगता है परन्तु वह शुद्ध रहता है, पुण्य पाप से लेपायमान नहीं होता ॥ ६॥ पूर्ण भरे हुए ग्रौर सदा एक समान रहने वाले समुद्र में जिस प्रकार जल प्रवेश करता है, उसी प्रकार जिसमें सब काम प्रवेश करते हैं उसीको शांति प्राप्त होती है; कामनाभ्रों को चाहने वाले को नहीं।। ७।। न निरोध है, न उत्पत्ति है, न बद्ध है न साधक है, न मुमुक्षु है ग्रौर न मुक्त है; यहीं परमार्थ है ।। द ।। इहलोक ग्रौर परलोक के सुख साधन के लिये तथा मोक्ष प्राप्ति के लिये पहिले बहुत कुछ किया, वह सब अब पूर्ण होगया।। ६।। इसी कृत कृत्यता का पूर्व के कर्म की अशांति के साथ मिलान करके वह सदा तृप्त रहता है ॥१०॥ म्रज्ञानी ग्रौर दुखी जीव पुत्रादि की इच्छा से भले कर्म करें, पूर्णानन्द से पूर्ण हुआ मैं किस निमित्त कर्म करूं ? ।। ११ ।। परलोक प्राप्ति की इच्छा वाले भले कर्मों का अनुष्ठान करें, मैं सर्वलोक स्वरूप हूँ मैं कौनसा कर्म करूं ग्रौर कैसे करूं ?॥ १२॥ जिनका स्रिवकार है, वे भले शास्त्रों का व्याख्यान करें <mark>स्रौर वेदों</mark> का ग्रध्ययन करावें, मैं ग्रक्रिय होने से मेरा तो ग्रधिकार ही नहीं है।। १३।। निद्रा, भिक्षा, स्नान या शौच किसी की मुभे इच्छा नहीं है, न मैं कुछ करता हूं । देखने वाले यदि मुभमें 24

कल्पना करें तो उनकी कल्पना से मुफ्ते कुछ हानि भी नहीं है ॥ १४ ॥ ग्रन्य कोई गुंजा (गोंगची ) के ढेर में ग्रग्नि की कल्पना करें, तो उससे वह जलता नहीं, वैसे ही, श्रौरों से त्रारोपित किये हुए संसार धर्मों का मेरे साथ कुछ भी सम्बन्ध नहीं है ॥ १५ ॥ जिनको तत्त्व का ज्ञान नहीं है वे भले श्रवरा करें, मैं तत्त्वको जानता हूँ मैं किस लिये श्रवण करूं ? वैसे हीं, जिनको संशय है वे मनन या विचार करें मुफ्ते संदेह है न मैं विचार करता हूं ॥ १६ ॥ ज़िसको विपरीत भाव हो वे निदिध्या-सन करें, मुक्ते विपरीत भाव ही नहीं है तो मैं क्या ध्यान करूं? देह में ब्रात्म भाव रूप विपरीत भावना मैं कभी पास नहीं फट-कने देता।। १७ ।। मैं मनुष्य हूँ इत्यादि का व्यवहार, इस विपरीत भाव के विना ही, केवल चिरकाल के अभ्यास से हुआ करता है।। १८।। यह व्यवहार प्रारब्ध का क्षय होते ही निवृत्त होजाता है; कर्मों का क्षय न हो तो सहस्रों ध्यान से वह निवृत्त नहीं होता।। १६॥ व्यवहार का क्षय होना यदि इष्ट हो तो तू ध्यान कर, मैं कर्मों के बाध के साथ व्यवहार देखता हूँ, फिर मैं क्यों घ्यान करूं ? ॥ २० ॥ मुभमें विक्षेप नहीं है, इसलिये मेरी कोई समाधि नहों है। विक्षेप वा समाधि ये विकारी मन की अवस्थाएं हैं। मैं नित्य अनुभव स्वरूप हूं, मेरे लिये यहां पृथक् भ्रनुभव ही कहां है ? ॥ २१ ॥ करने का था सो कर लिया, पाने का था सो पा लिया, इसलिये भ्रव लौकिक श्रथवा शास्त्रानुसार श्रन्य किसी प्रकार का व्यवहार मेरे श्रकर्ता और श्रलिप्त रहते हुए जैसे नित्य से चलते श्राये हैं भले चला करें।। २२।। श्रयवा, यद्यपि मैं स्वयं कृत कृत्य हूँ, तो भी लोगों के कल्याएा की इच्छा से शास्त्रों के अनुकूल मार्ग ही से वर्ताव रखूं तो भी मेरी हानि क्या है ? ।। २३ ।। देव पूजा, स्नान, शौच, भिक्षा आदि कर्म शरीर भले किया करे तथा वाएा। भले प्रएाव का जाप किया करे अथवा वेदान्त का पठन किया करे ।।२४।। बुद्धि भले विष्णु का ध्यान करे अथवा ब्रह्मानन्द में विलीन होजाय । मैं तो साक्षी हूँ इसमें मैं तो न कुछ करता हूँ, न कराता हूं ।। २५ ।। करने का कर चुकने से तथा पाने का पा चुकने से तृप्त हुआ वह अपने मन से उस तृप्ति की भावना नहीं करता रहता ।। २६ ।।

मैं घन्य हूँ, घन्य हूँ क्योंकि मैं निसंदेह ग्रात्मा को जानता हूँ। मैं घन्य हूं, घन्य हूँ, ब्रह्मानन्द का मुक्तको स्पष्ट अनुभव होता है।। २७।। मैं घन्य हूँ, घन्य हूँ, संसार के दुःख मुक्ते यहां दीखते ही नहीं! मैं घन्य हूँ घन्य हूँ, मेरा ग्रज्ञान न मालूम कहां भाग गया।। २८।। मैं घन्य हूँ, घन्य हूँ, मुक्ते ग्रव कोई कर्तव्य शेष नहीं रहा। मैं घन्य हूँ, घन्य हूँ, क्योंकि पाने के योग्य था सो सब यहीं पर मिल गया।। २६।। मैं घन्य हूँ घन्य हूँ। मेरी तृप्ति के लिये विश्व में उपमा ही क्या है? इसलिये मैं घन्य हूँ घन्य है।। ३०।। ग्रहो पुण्य ! पुण्य फल मिला ग्रीर मिला भी कैसा? इस पुण्य की संपत्ति से हम भी घन्य है।। ३१।। ग्रहो ज्ञान! ग्रहो गुरु।। ३२।।

जो इसको पढ़ता है वह भी कृत कृत्य हो जाता है। उसका सुरापान का पाप निवृत्त होजाता है। सुवर्ग की चोरी का दोष निवृत्त हो जाता है ब्रह्म हत्या का पाप दूर होजाता है ग्रथवा और जो कुछ किया हो उसका पाप दूर हो जाता है। ऐसा जानकर स्वेच्छाचार परायण हो जाय। ॐ सत् यह उप-र्गनषत है।

॥ इति श्रवधूतोपनिषत् समाप्त ॥

# अथर्वशिरोपनिषत् ।

### [88]

एक समय देव घूमते २ रुद्र लोक में गये श्रीर वहाँ जाकर रुद्र से पूछने लगे ''ग्राप कौन हैं'' ? रुद्र भगवान् ने कहा "मैं एक हूँ, मैं भूत, भविष्य ग्रौर वर्तमान काल में हूँ ऐसा कोई नहीं है जो मुभसे रहित हो। जो अत्यन्त गुप्त है, जो सर्व दिशास्रों में रहता है वह मैं हूँ । मैं नित्यानित्यरूप, व्यक्तरूप, अव्यक्तरूप, ब्रह्म रूप ग्रब्रह्मरूप, पूर्व, पश्चिम, उत्तर ग्रौर दक्षिए। दिशारूप, ऊर्ध भ्रौर म्रधो रूप, दिशा, प्रतिदिशा पुमान, म्रपुमान, स्त्री, गायत्री, सावित्री, त्रिष्टप, जगती, अनुष्टुप छन्द, गाईपत्य, दक्षिगाग्नि, म्राहवनीय, सत्य, गौं, गौरी, ऋग्, यजु, साम, म्रथर्व, म्रंगरिस, ज्येष्ठ, श्रेष्ठ, वरिष्ट, जल, तेल गुह्म, ग्ररण्य, ग्रक्षर, क्षर, पुष्कर, पवित्र, उग्र, मध्य, वाह्य, पुरस्तात, इस प्रकार ज्योतिरूप मैं हूँ। मुभको सब में रमा हुम्रा जानो। जो मुभको जानता है, वह सब देवों को जानता है ग्रौर ग्रंगों सहित सब वेदों को भी जानता है। मैं अपने तेज से ब्रह्म को ब्राह्मण से गौ को गौ से, ब्राह्मण को ब्राह्मरा से, हविष्य को हविष्य से, ब्रायुष्य को ब्रायुष्य से, सत्य को सत्य से और धर्म से धर्म की तृप्ति करता हूँ।" वे देव शंका के सम्बन्ध से रुद्र से पूछने लगे, रुद्र को देखने लगे और उनका

ध्यान करने लगे पीछे उन देवों ने ऊ चे हाथ कर के इस प्रकार स्तुति की ॥ १॥

हे रुद्र भगवन् ! श्राप ब्रह्मारूपः विष्णुरूप, रुद्ररूप, स्कंदरूप इन्द्ररूप, वायुरूप, श्रग्निरूप, सूर्यरूप, सोमरूप, श्राठग्रहरूप, प्रति-ग्रहरूप, भूरूप, भुवरूप, स्वरूप, महररूप, पृथिवीरूप, ग्रंतरिक्षरूप द्योरूप जलरूप, तेजरूप, कालरूप, यमरूप, मृत्युरूप, श्रमृतरूप, श्राकाशरूप, विश्वरूपः स्थूलरूप सूक्ष्मरूप, कृष्णारूप, शुक्लरूप, सत्यरूप सर्वरूप हो ग्रापको नमस्कार्हो ॥ २॥

पृथ्वी ग्रापका ग्रादिरूप, भुवलोंक, मध्य प्रदेश रूप ग्रीर स्वर्गलोक ग्रापका शिररूप है। ग्राप विश्वरूप केवल ब्रह्म रूप हो दो प्रकार के या तीन प्रकार से (भासते हो ग्राप वृद्धिरूप, शांतिरूप, पृष्टिरूप, हुतरूप, ग्रहुतरूप, दत्तरूप, ग्रदत्तरूप, सर्वरूप, व्रश्वरूप, विश्व, ग्रविश्व, कृत, ग्रकुत, पर; ग्रपर ग्रीर परायगारूप हो ग्रापने हमको ग्रमृत पिला के ग्रमृतरूप किया हम ज्योतिभाव को प्राप्त हुए ग्रीर हमको ज्ञान प्राप्त हुग्रा ग्रव शत्रु हमारा क्या कर सर्केंगे ? हमको वे पीड़ा नहीं दे सर्केंगे ग्राप मनुष्य को ग्रमृतरूप हो, चन्द्र सूर्य से प्रथम ग्रीर सूक्ष्म पुरुष हो। जो यह श्रक्षर ग्रीर ग्रमृतरूप प्रजापित का सूक्ष्म रूप है वही जगत का कल्यागा करने वाला पुरुष है। वही ग्रपने तेज द्वारा ग्राह्मवस्तु को ग्रग्नाह वस्तु से, भाव को भाव से सौम्य को सौभ्य से, सूक्ष्म को सूक्ष्म से वायु को वायु से ग्रास करता है।

एसे उपसंहार और महाग्रास करने वाले श्रापको नमस्कार है। सबके हृदय में देवताश्रों का, प्राणों का तथा ग्रापका वास है। ये तीन मात्राएं हैं श्रीर उनके पर हो। उत्तर में उसका मस्तक है, दक्षिण में पाद है, जो उत्तर में है, सो ही ॐकाररूप है, जो ॐकार है सो ही प्रणवरूप है, जो प्रणव हैं सो सर्व व्यापीरूप है। जो सर्व व्यापी है सो ही ग्रानन्त रूप, जो ग्रान्त रूप है सो ही ताररूप जो तार रूप है वही सूक्ष्म रूप है, जो सूक्ष्मरूप है वह गुक्लरूप ग्रीर गुक्ल रूप है वही सिंद्य रूप, जो विद्युत रूप है वही परव्रह्म रूप, जो परब्रह्मरूप है वही एक रूप, जो एक रूप है वही इन्द्र रूप जो इन्द्र रूप है वही ईशान रूप, जो ईशान रूप है वही भगवान् महेश्वर है ॥ ३॥

ॐकार इस कारण है कि ॐकार का उच्चारण करने के समय प्राण ऊपर खेंचने पड़ते हैं इसलिये ग्राप ॐकार कहे जाते हो। प्रणव कहने का कारण यह है कि इस प्रणव के उच्चारण करते समय ऋग्, यजु, साम, ग्रथर्व, ग्रंगिरस और ब्रह्मा ब्राह्मण को नमस्कार करने ग्राते हैं इसलिए प्रणव नाम है। सर्व व्यापी कहने का कारण यह है कि इसके उच्चारण करने के समय जैसे तिलों में तेल ब्यापक होकर रहता है, तैसे ग्राप सब लोकों में व्यापक हो रहे हो ग्रथीत् शांत रूप से ग्राप सब में ग्रोत प्रोत हो इसलिए ग्राप सर्व व्यापी कहलाते हो। ग्रनन्त कहने का कारण यह है कि उच्चारण करते समय, उच्च, नीच ग्रोर तिर्यक कहीं भी ग्रापका ग्रन्त देखने में नहीं ग्राता इसलिये ग्राप

म्रनन्त कहलाते हो। तारक कहने का कारएा यह है कि उच्चारएा के समय पर गर्भ जन्म व्याधि जरा ग्रौर मरएा वाले संसार के महा भय से तारने वाले हैं इसलिये इसको तारक कहते है। शुक्ल कहने का कारगा यह है कि उच्चार करने में क्लेद होता है अर्थात् श्रम पहुंचता है। सूक्ष्म कहने का कारण यह है कि उच्चारण करने में सूक्ष्म रूप वाले होकर स्थावरादि सब शरीर को ग्राधीन करता है। सूक्ष्म वैद्युत कहने का कारए। यह है कि उचाररा के साथ में स्थूल महान् अन्धकार में सब शरीर प्रकाश को प्राप्त होता है इसलिये वैद्युत रूप कहा है। ब्रह्म कहने का कारण यह है कि पर, अपर और परायण का बड़ी बीएा से ज्ञान कराते हो इसलिये ग्रापको परब्रद्म कहते हैं। एक कहने का कारए। यह है कि सब प्राएगों का भक्षए। करके ग्रज रूप होकर उत्पत्ति ग्रौर संहार करते हैं। कोई पुण्य तीर्थ में जाते है। कितने ही दक्षिण, पश्चिम, उत्तर श्रीर पूर्व दिशा में तीर्थाटन करते हैं, उन सवकी सद्गति यही है । सब प्राश्गियों के साथ में एक रूप से रहते हो इसलिये आपको एक कहते है। आपको रुद्र क्यों कहते हैं ? ऋषियों को आपका रूप प्राप्त होसक्ता है, सामान्य भक्तों को श्रापका रूप प्राप्त नहीं होसक्ता इसलिये श्रापको रुद्र कहते हैं। ईशान कहने का कारए। यह है कि सब देवता भ्रों का ईशानी श्रौर जननी नाम की परम शक्तियों से ग्राप नियमन वरते हो। हे शूर, जैसे दूध के लिये गाय को रिभाते हैं, वैसे ही ग्रापकी हम स्तुति करते हैं, हे इन्द्र, ग्राप

ही इस वर्तमान जगत के ईश ग्रौर दिव्य दृष्टि वाले हो इसलिये ग्रापको ईशान कहते हैं। ग्रापको भगवान परमेश्वर कहते हैं इसका कारएा यह है कि भक्त जो ज्ञान के लिये भजते हैं उनके ऊपर ग्राप ग्रनुग्रह करते हो ग्रौर उनके लिये वाएगी का प्रादुर्भाव करते हो तथा सब भावों को त्याग कर ग्रात्मज्ञान से तथा योग के ऐश्वर्य से ग्रपने महिमा में विराजते हो इसलिये ग्रापको भगवान महेश्वर कहते हैं। ऐसा यह रुद्र चरित्र है।। ४।।

एक ही देव सब दिशाश्रों में रहता है। प्रथम जन्म उसी का है मध्य में तथा श्रन्त में वह ही है, वह ही उत्पन्न होता है श्रौर होगा। प्रत्येक व्यक्ति भाव में वह ही व्याप्त हो रहा है। एक रुद्र ही किसी श्रन्य की श्रपेक्षा न रखते हुए, श्रपनी महाशक्ति से इस लोक को नियम में रखता है। सब उसमें रहते हैं श्रौर श्रन्त में सबका संकोच उसीमें होता है। विश्व का प्रकट करने वाला श्रौर रक्षरण करने वाला वही है। जो सब योनियों में व्याप रहा है श्रौर जिससे यह सव व्याप्त हो रहा है, उस पूज्य ईशान श्रौर देव रूप पुरुष का चितवन करने से मनुष्य परम शांति को प्राप्त करते हैं। सब हेतु समूह के मूल रूप श्रज्ञान का त्याग करके संचित कर्मों को बुद्धि से रुद्ध में स्थापित करने से एकता को प्राप्त होता है। जो शाश्वत, पुराण श्रौर श्रपने वल से प्रािणयों को श्रन्न तथा पश्च देकर उनके मृत्यु पाश को नाश करने वाला है उसके साथ श्रात्मज्ञानप्रद श्र्ष चतुर्थ मात्रा से वह कर्म के बंध को तोड़ता हुश्चा परम शांति प्रदान

करता है। स्रापकी प्रथम ब्रह्मयुक्त मात्रा रक्त वर्ण वाली है, जो उसका नित्य ध्यान करते हैं वे ब्रह्मा के पद को प्राप्त होते हैं। विष्णु देव युक्त ग्रापकी दूसरी मात्रा कृष्ण वर्ण वाली है, जो उसका नित्य ध्यान करते हैं वे वैष्णाव पद को प्राप्त होते हैं। ग्रापकी रुद्र देव युक्त जो तीसरी मात्रा है वह पीले वर्गा वाली है उसका जो नित्य ध्यान करते हैं वे ईशान यानी रुद्र लोक को प्राप्त होते हैं। ग्रर्ध चतुर्थ मात्रा को ग्रव्यक्त रूप में रहकर ग्राकाश में विचरती है उसका वर्गा शुद्ध स्फटिक के समान है, जो उसका ध्यान करते हैं उनको मोक्ष पद की प्राप्ति होती है। मुनि कहते हैं कि इस चौथो मात्रा की ही उपासना करनी चाहिए। जो इसकी उपासना करते हैं उसको कर्म बन्ध नहीं रहता। यह ही वह मार्ग है जिस उत्तर मार्ग से देव जाते हैं, जिससे पितृ जाते हैं और जिस उत्तर मार्ग से ऋषि जाते हैं वह ही पर, अपर और परायरा मार्ग है। जो बाल के स्रग्न भाग समान सुक्ष्म रूप से हृदय में रहता है, जो विश्वरूप, देवरूप, सुन्दर ग्रौर श्रेष्ठ है, जो विवेकी पुरुष हृदय में रहने वाले इस परमात्मा को देखते हैं उनको ही शांति भाव प्राप्त होता है दूसरे को नहीं।

क्रोध, तृष्णा, चमा ग्रौर हेतु समूह का मूल रूप ग्रज्ञान का त्याग करके संचित कर्मों को बुद्धि से रुद्र में अर्पण कर देने से रुद्र में एकता को प्राप्त होते हैं कि रुद्र शाश्वत श्रौर पुराण रूप होने से अपने तप श्रौर बल से श्रन्न का यानी प्राणियों का नियंता है। श्रग्नि, वायु, जल, स्थल श्रौर श्राकाश ये सब भस्म रूप हैं। पशुपित की भस्म का जिसके अंग में स्पर्श नहीं होता, उसका मन और इन्द्रियां भस्म रूप यानी निरर्थक है, इसलिये पशुपित की बह्म रूप भस्म पशु के बंधन को नाश करने वाली है।। ४।।

जो रुद्र ग्राग्न में है, जो रुद्र जलके भीतर है, उसी रुद्र ने ग्रौषिधयों ग्रौर वनस्पतियों में प्रवेश किया है। जिस रुद्र ने इस सब विश्व को उत्पन्न किया है, उस ग्राग्नि रूप छद को नमस्कार है! जो रुद्र श्रग्नि में, जल में, श्रंतरिक्ष में श्रौषिधयों ग्रीर वनस्पतियों में रहता है ग्रीर जिस रुद्र ने विश्व को ग्रीर भवनों को उत्पन्न किया है. उस रुद्र को नमस्कार है। जो रुद्र जल में, ग्रौषिधयों में ग्रौर वनस्पतियों में स्थिति कर रहा है, जिस रुद्र ने जगत को धारए। कर रक्खा है, जो रुद्र शिवशक्ति रूप से ग्रीर तीन गुगों से जगत को घारण करता है, जिसने ग्रंतरिक्ष में नागों को धारएा किया है, उस रुद्र को नमस्कार है। इस ( रुद्र भगवान् ) के प्रशाव रूप मस्तक की उपसासना करने से ग्रथवी ऋषि को उच्च स्थिति प्राप्त होती है। जो इस प्रकार उपासना न की जाय तो नीच गति प्राप्त होती है। रुद्र भगवान का मस्तक देवों का समूह रूप व्यक्त है, उसका प्राण श्रौर मन मस्तक का रक्षगा करता है। देव समूह, स्वर्ग, श्राकाश श्रथवा पृथ्वी किसी का भी रक्षण नहीं कर सकते। इस रुद्र भगवान् में सब स्रोत प्रोत है। इससे पर कोई अन्य नहीं है, उससे पूर्व कुछ नहीं है तैसे ही उससे पर कुछ नहीं है, होगया और होने

वाला भी कुछ नहीं है। उसके हजार पाद हैं, एक मस्तक है श्रीर सब जगत् में ज्याप्त हो रहा है। श्रक्षर से काल उत्पन्न होता है, काल रूप होने से उसको ज्यापक कहते है। ज्यापक श्रथवा भोगायमान् रुद्र जब शयन करता है तब प्रजा का संहार होता है। जब वह श्वास सिहत होता है तब तम होता है, तम से जल होता है जलमें श्रपनी श्रंगुली से मंथन करने से वह जल शिश्तर ऋतु के दव (श्रोस) रूप होता है, उसका मंथन करने से उसमें फेन होता है, फेन से श्रंडा होता है, श्रण्डे से ब्रह्मा होता है, ब्रह्मा से वायु होता है, वायु से अँकार होता है। अँकार से सावित्री होती है, सावित्री से गायत्री होतो है श्रीर गायत्री में से सब लोक होते हैं। फिर लोक तप की उपासना करते हैं, जिससे सत्य होता है ग्रीर पीछे शास्वत श्रमृत बहता है। यह ही परम तप है। यह ही तप, जल, ज्योति, रस श्रमृत, ब्रह्म भूलोक मुवलोक श्रीर स्वर्लोक है॥ ६॥

जो कोई ब्राह्मण इस ग्रथवंशिर का ग्रध्ययन करना है, वह ग्रश्नोत्रिय हो तो श्रोत्रिय होजाता है, उपनयन संस्कार से रहित हो तो उपनयन संस्कार वाला होजाता है। वह ग्रग्नि से पित्रत्र, वायुपूत, सूर्यपूत, सत्यपूत ग्रौर सोमपूत होता है। वह सब देवों से जाना हुन्ना ग्रौर ध्यान किया हुन्ना होता है। वह सब तीर्थों में स्नान किया हून्ना होता है, उसको सब यज्ञों का फल मिलता है। साठ हजार गायत्री के जप का तथा इतिहास ग्रौर पुराण में एवं छ्द्र के एक लाख जप का उसको फल होता है, दश सहस्र प्रगाव के जप का फल उसको मिलता है। उसके दर्शन से मनुष्य पित्र होता है। वह पूर्व में हुए सात पीढ़ी के पुरुषों को तारता । भगवान् ने कहा है कि अथर्विशर का एक वार जाप करने ही से पित्र होता है और कर्म का अधिकारी होता है। दूसरी बार जपने से गएों में अधिपितपन प्राप्त करता है और तीसरी बार जप करने से सत्य स्वरूप ॐकार में उसका प्रवेश होता है।। ७।।

॥ इति अथर्वशिरोपनिषत् समाप्त ॥

## वज्युचिका उपनिषत्।

### [84]

चित्सदानन्द रूप वाला, सबकी बुद्धि का साक्षी रूप, वेदान्त से जानने योग्य ग्रौर ग्रनंत रूप वाले ब्रह्म को मैं नमस्कार करता हूं। ग्रज्ञान को नाश करने वाले वज्रसूचि नामका शास्त्र मैं कहता हूँ। यह ज्ञान रहित को दूषगा रूप है ग्रौर ज्ञान चक्षु वाले को ग्राभूषणा रूप है।। १।। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य ग्रौर जूद्र ऐसे चार वर्गा है उनमें ब्राह्मण मुख्य है ऐसा वेद ग्रौर स्मृति में कहा है। यहां प्रश्न उत्पन्न होता है कि ब्राह्मण कौन है ? क्या वह जीव है ? क्या वह देह है, क्या जाति है ? क्या वह ज्ञान कर्म या कोई धार्मिक व्यक्ति है ?

उसमें प्रथम जीव को जो ब्राह्मण कहा सो नहीं हो सकता; क्योंकि हुए ग्रौर होने वाले ग्रनेक देहों में जीव का एकपना है। जीव एक है ग्रौर कर्म के कारण से ग्रनेक देहों में उसकी उत्पत्ति होती है। सब शरीरों के जीव की एकता है. इसलिये भी जीव ब्राह्मण रूप नहीं है। तब क्या देह ब्राह्मण है? नहीं! इस प्रकार भी नहीं है, चांडाल से लेकर सब मनुष्यों का पंच महाभूतों से बना हुग्रा देह एक रूप है इसलिये बुढ़ापा, मरण, धर्म ग्रौर ग्रधर्माद सबको एक ही प्रकार होते हैं, ब्राह्मण क्वेत वर्ण वाला, क्षत्रिय रक्त वर्गा वाला, वैश्य पीतवर्गा वाला ग्रौर शूद्र कृष्णवर्गा वाला ही हो, ऐसा नियम नहीं है श्रीर पिता श्रादिक के शरीरका दहन करने में पुत्रादिक को ब्रह्महत्यादिक दोषका संभव होता है। इसलिये देह ब्राह्मण है ऐसा कभी भी सिद्ध नहीं होता। तब क्या जाति बाह्मए। है ? नहीं ! ऐसा भी नहीं है । भिन्न जाति वाले जन्तुग्रों से ग्रनेक जाति वाले बहुत महर्षि उत्पन्न हुए हैं। जैसे:— ऋष्यशृङ्क मृगली से, कौशिक कुशसे जेबुक स्याल से, वाल्मीकि वांवी (राफड़ा) में से, व्यास मल्लाह की कन्या से, गौतम खरगोश की पीठ में से, विशिष्ठ उर्वशी से श्रीर श्रगस्त्य कलश से उत्पन्न हुए हैं ऐसा सुना है। इन ऋषियों में से अनेक, जाति को प्राप्ति बिना भी पूर्ण ज्ञानवान् थे इसलिये ब्राह्मण जाति रूप नहीं है। तब क्या ज्ञान ब्राह्मण है ? नहीं! ऐसा भी नहीं है। परमार्थ को जानने वाले श्रीर ज्ञानवान् बहुत क्षत्रिय भी हैं इसलिये ज्ञान ब्राह्मण् रूप नहीं है। तब क्या कर्म ब्राह्मण रूप है ? नहीं ! ऐसा भी नहीं है । सब प्राणियों के प्रारब्ध संचित ग्रौर ग्रागामी कर्मों का साधर्म दोखता है और कर्म से प्रेरित हुए जीव किया करते हैं इसलिये कर्म भी ब्राह्मण नहीं है। तब क्या धार्मिक व्यक्ति ब्राह्मण है? नहीं, ऐसा भी नहीं है। बहुत क्षत्रिय सुवर्सा का दान करने वांले होते हैं इसलिये धार्मिक व्यक्ति ब्राह्मण नहीं है। तब ब्राह्मण किसको कहें ? जो ब्रात्मा के द्वैत भाव से रहित, जाति, गुएा ग्रौर किया से रहित, छः ऊमीं ग्रौर छः प्रकार के भाव श्रादिक

दोषों से रहित सत्य ज्ञान ग्रानंद ग्रनंत स्वरूप स्वयं निर्विकल्प रूप से रहने वाले, ग्रशेष कल्पों का ग्राधार रूप ग्रशेष भूतों में ग्रंतर्यामी रूप से रहने वाले, भीतर श्रौर बाहर ग्राकाश की समान प्रोये हुए ग्रखंड ग्रानन्द स्वभाव वाले, प्रमेय से रहित ग्रनुभव से ही जानने योग्य, ग्रपरोक्ष भासने वाले ग्रात्मा को हाथ में रहने वाले ग्रामले की समान ग्रपरोक्ष साक्षात्कार करता है ग्रौर कृतार्थ होकर कामरागादि दोषों से रहित, शम दमादि से युक्त भाव, मात्सर्य, तृष्णा, ग्राशा मोहादिक से रहित ग्रौर दंभ ग्रहंकारादि को जिसका चित्त कभी छूता न हो ऐसे लक्षण वाले को बाह्मण कहे। ऐसा श्रुति, स्मृति, पुराण ग्रौर इतिहास का ग्राभिप्राय है। इसके सिवाय ग्रन्य कोई स्थान पर बाह्मणत्व की सिद्धि ही नहीं होती। ग्रात्मा सिच्चदानन्द रूप ग्रौर ग्रदितीय है ऐसे ब्रह्म रूपसे मनुष्यों को मानना चाहिये। यह उपनिषत् है।

॥ इतिवज्रसूचिका उपनिषत् समाप्त ॥

## कौषीतिक ब्राह्मगोपनिषत्।

[88]

#### प्रथम अध्याय ।

गार्ग्य का पुत्र चित्र यज्ञ करने वाला था। उसने यज्ञ कराने के लिये ग्रारुिए। को पसन्द किया। ग्रारुिए। ने ग्राप न जाकर ग्रपने बदले में ग्रपने पुत्र क्वेतकेतु को भेजा। जब वह चित्र के पास ग्राया तब चित्रने पूछा 'तू गौतम का पुत्र है, क्या इस लोक में कोई ऐसा गुप्त स्थान है कि जहां तू यज्ञ करके मुभे स्थापित कर सकेगा? ग्रथवा ग्राचिरादि मार्गसे जिस लोक में जाया जाता है उस लोक में क्या तू मुभे स्थापित करेगा?" क्वेतकेतुने कहा 'यह मैं कुछ नहीं जानता, इसके विषय में ग्राचार्य से पूछ देखूँगा।"

यह (श्वेत केतु) अपने पिता के पास लौट गया और बोला "चित्र ने मुभसे इस प्रकार पूछा है, मैं इसका क्या उत्तर दूं?" उसके पिता ने कहा "मैं भी यह नहीं जानता, चल हम उसके घर पर चलें और वहां वेदाध्ययन करके उससे ज्ञान प्राप्त करें, क्योंकि जब अन्य अपने को देता है तो प्राप्ति के लिये दोनों चलें। (उसकी ना न करनी चाहिये।)" अनन्तर हाथ में समिध लेकर वह गार्थ के पुत्र चित्र के पास गया और कहा मैं आप से ज्ञान प्राप्त करने आया हूं तब चित्र ने कहा "गौतम! तू

ब्रह्मविद्या प्राप्त करने योग्य है (क्योंकि तुभमें ग्रहंकार नहीं है) तू मेरे पास ग्रा, मैं तुभे ब्रह्म विद्या का उपदेश करूंगा"॥१॥

चित्र बोला:--"जो कोई इस लोक में से जाते हैं वे सब चन्द्रलोक में जाते हैं। शुक्ल पक्ष में चन्द्र उन लोगों के प्राग्गों से पुष्ट होता है परन्तु कृष्ण पक्ष में उनको फिर उत्पन्न नहीं करता सचमूच चन्द्र स्वर्ग का द्वार है, जिसको इस चन्द्रलोक की इच्छा नहीं होती उसको वह ऊर्घ्व लोक में भेजता है, परंतु जिसको चन्द्रलाक की इच्छा होती है उसको वह वृष्टि रूप से इस लोक में भेजता है। वहां वह कोट, पतंग, पक्षी, वाघ, सिंह, मत्स्य, रीछ, मन्ष्य ग्रथवा कोई ग्रन्य इतने स्थानों में प्राणी रूप से अपने कर्म और विद्या के अनुसार धारए। करता है। जब वह जन्म लेता है तब गुरु उसको पूछता है "तू कौन हैं?" तब इसका उत्तर नीचे के समान देना चाहिये ''विचक्षरा ग्रौर ऋत् के ग्रधिष्ठाता ऐसे चन्द्र में से रेत एकत्र हुआ था यह चन्द्र शुक्ल पक्ष ग्रौर कृष्ण पक्ष को उत्पन्न करता है, वह पितरों का स्थान रूप है। उस चन्द्र की उत्पत्ति नित्य के हवि में से होती है। रेत रूप मुभको देवतायों ने मनुष्य में रक्खा। मनुष्य का निमित्त करके देवताश्रों ने मुभे स्त्री में रक्खा, उस में से मैं वारह ग्रथवा तेरह मास रूप से ग्रथवा जीवित रूप से मनुष्य जन्म को प्राप्त हुआ था। सत्य असत्य का ज्ञान जानने के निमित्त बारह ग्रथ । तेरह मास रूप पिता के साथ जुड़ा था, हे देवतात्रो ! मेरा जीवित योग्य समय तक रहने दो कि जिससे

अमृतता को प्राप्त होऊं। अपने सत्य से—महनत और सहन शीलतासे मैं काल रूप हूँ, मैं कालके आधीन हूँ, तुम कौन हो ?" तब वह कहता है "मैं भी तेरे समान हूँ!" पश्चात् वह उसको आगे जाने देता है ॥ २ ॥

देवयान मार्ग को प्राप्त होकर वह श्रग्निलोक की तरफ जाता है, उस स्थान से वायु लोक में जाता है। वहाँ से वरुग लोक में, वहां से ग्रादित्य लोक में, वहां से इन्द्र लोक में, वहां से प्रजापितलोक में ग्रौर वहां से ब्रह्मलोक में जाता है। ब्रह्म लोक में श्रर नामका सरोवर, इष्टिह नाम का समय, विरजा नामकी नदी इल्य नामका वृक्ष, सालज्य नामका नगर, अपराजित नामका प्रासाद इन्द्र (वायु) ग्रीर प्रजापित (ग्राकाश) द्वारपाल रूप से हैं । ब्रह्म का विभु नामक सुसज्जित कमरा है, विचक्षगा ( बुद्धि ) उसकी गद्दी है। उत्कृष्ट तेज वाला उसका पलंग है, मानसी नाम की प्रिया, चाक्षुषी नाम का प्रतिबिम्ब है जो पुष्पों के समान जगत को बुनता है सबकी माता (श्रुति) रूप ग्रौर ग्रक्षर ( श्रुति ज्ञान ) रूप ग्रप्सरायें ग्रौर ब्रह्मज्ञान में वहन करने वाली निदयां होती हैं। ब्रह्म को जानने वाला भ्रागे बढ़ता है, उस समय ब्रह्मा अपने सेवकों से कहता है: मेरे यश से तुम दौडे जाकर उससे मिलो, वह विरजा नाम की नदी को फलांग चुका है, अत्र वह कभी भी जरा युक्त नहीं होगा। ३।।

पांच सौ अप्सरायें उसे मिलने को सामने जाती हैं। उनमें से सौ अप्सराभ्रों के हाथों में मालाएं होती हैं, एक सौ अप्सराभ्रों के हाथों में ग्रंजन होता है, एक सौ ग्रप्सराग्रों के हाथों में चूर्ण होता है, एक सौ अप्सराओं के हाथों में वस्त्र होते हैं और एक सौ ग्रप्सराग्रों के हाथों में जवाहरात होते हैं। वे उसको बहा के ग्रलंकार से सुशोभित वनाती हैं। ब्रह्म के ग्रलंकारों से ग्रलंकृत ग्रीर ब्रह्म को जानने वाला ऐसा वह ब्रह्म के समीप जाने लगता है। प्रथम वह अर नाम के सरोवर के पास आता है, मन से इस सरोवर का ग्रतिक्रमण करता है। जो वर्तमान समय को जानते हैं वे इस सरोवर के पास आते ही उसमें डूब जाते हैं। पश्चात् वह यज्ञ की इष्टि के नाश करने वाले मुहूर्तों के पास ग्राता है। वे उसे देखते ही भाग जाते हैं, पीछे वह विरजा नाम की नदी के पास श्राता है, इस नदी का मन से श्रातकमरा करता है। इस स्थान पर वह अपने सुकृत और दुष्कृतका त्याग करता है। उसके प्रिय कुटुम्बी उपासना करने वाले उसके स्कृत को प्राप्त करते हैं ग्रौर उसका ग्रप्रिय करने वाले, उसके दृष्कृत को लेते है। जैसे रथ में बैठकर जल्दी से गमन करने वाला पुरुष रथ के चक्र की तरफ दृष्टि करता है वैसे ही वह दिन और रात्रि को देखता है। इसी प्रकार सुकृत और दुष्कृत तथा सर्व द्वन्द्व भावों को देखता है। इस प्रकार सुकृत धीर दुष्कृत से रहित होकर बहा ज्ञानी ब्रह्म के प्रति जाता है ॥ ४ ॥

वह इत्य नाम से वृक्ष के पास त्राता है, उसको ब्रह्म की गंध श्राती है। पीछे सालज्य नाम के शहर के पास श्राता है, उसमें ब्रह्म तेज का प्रवेश होता है, पीछे वह ग्रपराजित महल के पास श्राता है उसमें ब्रह्म तेज प्रवेश करता है पीछे जिस स्थान पर इन्द्र श्रौर प्रजापित द्वारपाल हैं वहां स्राता है। वे उसे देख कर भग जाते हैं। वह विभु नाम के कमरे में श्राता है तब उसमें ब्रह्म का यदा प्रवेश करता है। वह विलक्षण नाम की गद्दी के पास स्राता है। इस गद्दी के पूर्व की तरफ के दो पाद बृहत् ग्रौर रथंतर नाम के साम हैं। स्यैत श्रौर नौघस उसकी पश्चिम तरफ के पाद हैं। विरुप ग्रौर वैराज साम उसके उत्तर ग्रौर दक्षिण के कौगा हैं श्रीर शाक्कवर श्रीर रैवत साम पूर्व पश्चिम की तरफ के कौगा हैं। यह वेदी ज्ञान रूप है। प्रज्ञा से वह सबको देखता है। पीछे वह उत्कृष्ट तेज वाले पलंग के पास ग्राता है। यह पलंग प्रागा रूप है, भूत और भविष्य उसके पूर्व पाद हैं, श्री और पृथ्वी उसके पश्चिम पाद हैं, बृहत् ग्रौर रथंतर नाम के साम उत्तर ग्रौर दक्षिण तरफ की पाटी हैं, भद्र और यज्ञायज्ञीय पूर्व और पश्चिम की तरफ की पाटी है। ऋक् तथा यजुष् पूर्व, पश्चिम तरफ की निवार है यजुष् उत्तर दक्षिए। तरफ की निवार है। चन्द्र की किरएों गेंदुग्रा (कान के नीचे रखने का तकिया) है, उद्गीथ चद्र है, अम्युदय तिकया है, इस पलंग पर ब्रह्म विराजता है। जब एक पैर को ऊपर रख कर ब्रह्म का ज्ञाता ऊपर चढ़ने को

जाता है, तब ब्रह्म उससे पूछता है "तू कौन है ?" तब उसे नीचे के समान कहना चाहिये ॥ ४॥

'मैं काल रूप हूं, ऋतुश्रों में जो होता है, सो रूप मैं हूँ। मेरी उत्पत्ति श्राकाश में से है, संवत्सर का रेत रूप, भूत श्रौर कारण का तेज रूप, जड़, चैतन्य सबका श्रात्मा रूप श्रौर पंच भूतात्मक सबल ब्रह्म के तेज में से मेरा उद्भव है। तू यह श्रात्मा रूप है, जैसा तू है वैसा ही मैं हूँ।'' ब्रह्म उससे पूछता है 'मैं कौन हूँ?'' तब कहना चाहिये ''तू सत्य रूप है' सत्य क्या है?'' 'जो सब (इन्द्रियों) के श्रिधष्ठाता, देवों श्रौर प्राणों से भिन्न है। तत् यह ही सत्य रूप से है। जो देव श्रौर प्राणों हैं सो सत्य रूप है। यह 'सत्य' इस शब्द से सबसे पहिचाना जाता है। इस प्रकार का सब विश्व है। तू भी सर्व रूप है, इस प्रकार के वेद के मंत्र से कहा जाता है। ६॥''

यजुष् उदर रूप है। साम मस्तक रूप है। ऋक् उसकी सूर्ति रूप है इस प्रकार ग्रक्षर ब्रह्म है, उसको ऋषि ब्रह्ममय ग्रथवा महान् रूप से जाने। ब्रह्म उससे पूछता है 'मेरे पुलिंग नाम तूने किस प्रकार प्राप्त किये ?'' वह उत्तर देता है 'प्राग्त से।'' 'मेरे स्त्री लिंग के नाम किस प्रकार प्राप्त किये ?'' तब कहता है 'वाग्ती से'' 'मेरे नपुंसक नाम किस प्रकार प्राप्त किये'' तब कहता है 'मन से'' गंघ किससे ? ''प्राग्तिन्द्रय से'' ''रूप किससे ?'' चक्षु से'' ''शब्द किससे ?'' ''श्रोत्रेन्द्रिय से'' ''श्राह्म का रस किससे ?''

"जिह्ना से" "कर्म किससे" "हाथों से" 'सुख दुख किससे ?" ''शरीर से'' "ग्रानन्द रित ग्रीर प्रजा किससे ?" ''उपस्थेन्द्रिय से'' गित किससे ?" ''पग से'' ''बुद्धि किससे पिहचानती है ?"' "प्रज्ञा से" इस प्रकार उससे कहना चाहिये। पीछे ब्रह्म उससे कहता है ''यह जल मेरा है, उस जल से बना हुग्रा यह लोक तेरा है।" जिसको इस प्रकार ब्रह्म ज्ञान होता है वह ब्रह्म में जो सम्पत्ति है, उसको जीतता है ग्रीर ब्रह्म में जो कुछ शक्ति है वह उसको प्राप्त होती है॥ ७॥

#### दूसरा अध्याय।

कौषीतिक कहने लगे :-प्रागा ब्रह्म रूप है, प्रागा जो ब्रह्म रूप है उसका दूत रूप मन है, वाणी परोसने वाली है। चक्षु शरीर का रक्षक रूप है और श्रोत्र द्वारपाल है। प्रागा रूप ब्रह्म का मन दूत है, ऐसे जो जानता है वह दूत वाला होता है; चक्षु को रक्षक जानने वाला रक्षक वाला होता है। जो श्रोत्र को द्वारपाल जानता है वह द्वारपाल से युक्त होता है। जो वाणी को परोसने वाली जानता है वह परोसने वाले से युक्त होता है। इस प्राग्य रूप ब्रह्म के लिये सब देवता श्रर्थात् इन्द्रियां न मांगने पर भी बिल लाते हैं इसी प्रकार उसकी उपासना करने वाला नहीं मांगे तो भी सब प्राग्णी बिल लाते हैं। जो इस प्रकार जानता है, उसका परम रहस्य व्रत यह है कि वह किसीसे कुछ न मांगे। जैसे एक मनुष्य ग्राम में भिक्षा मांगने जाता है, जब उसको कुछ नहीं मिलता तव वह ऐसा कह कर बैठता है कि म्रब मैं भिक्षा में मिला हुम्रा भक्षरण न करूंगा; तब जो लोग भिक्षा देने को नाहीं करते थे वेही उसको बुला कर देने लगते हैं। जो याचना नहीं करता उसका इस प्रकार का धर्म हैं; परन्तु धन देने वाले हम तुभको देंगे' ऐसा कह कर बुलाते हैं।। १।।

पैंग वोला:-प्रार्ग यह ही ब्रह्म है। प्रार्ग रूप ब्रह्मको वाणी के पीछे चक्षु ग्रावरण करते हैं. चक्षु के पीछे श्रोत ग्रावरण करते हैं। श्रोत्र के पीछे मन ग्रावरण करता हैं ग्रीर मन के पीछे प्रार्ग ग्रावरण करते हैं। देवता-इन्द्रियां न मांगने पर इस प्रार्ग रूप ब्रह्म को बिल लाकर देते हैं। इसी प्रकार प्रार्ण की ब्रह्म रूप से उपासना करने वाले को नहीं मांगने पर भी प्रार्णी विल लाकर देते हैं। उपर के समान नहीं मांगने वाले को सब देते हैं। २॥

ग्रव उत्तम धनकी प्राप्तिका उपाय कहते हैं। उस उत्तम धनकी इच्छा करने वाला मनुष्य पौर्णिमा या ग्रमावस्या को ग्रथवा ग्रुक्त पक्ष में किसी ग्रुभ नक्षत्र पर ग्रग्नि सिद्ध करे। ग्रग्नि के चारों ग्रोर की भूमिको भाड़ कर उसको चारों ग्रोर दर्भ विछावे, जल के छींटे लगावे ग्रौर दाहिना घोंटू भुका कर स्नुवा से ग्रथवा चम्मच से ग्रथवा कांसे के किसी पात्र से ग्रागे लिखे के ग्रनुसार ग्राहुति दे। "वाणी नाम का देवता ग्रवरोवी (प्राप्त कराने वाला) है, वह मुभको उससे मिलादे, उसके लिये स्वाहा।" "प्राण नाम का देवता ग्रवरोधी है, वह मुभको

उससे यह प्राप्त करादे, उसके लिये स्वाहा।" नेत्र नाम का देवता अवरोधी है, वह मुभको उससे यह प्राप्त करादे, उसके लिये स्वाहा" "श्रोत्र नामका देवता अवरोधी है, वह मुभको उससे यह प्राप्त करादे, उसके लिये स्वाहा।" "मन नामका देवता अवरोधी है, वह मुभको उससे यह प्राप्त करादे, उसके लिये स्वाहा।" प्रज्ञा नामका देवता अवरोधी हैं, वह मुभको उससे यह प्राप्त करादे, उसके लिये स्वाहा। (यह आहुतियां देने के बाद) वह नाक से घुयं को सूंघे और सर्वांग में घृत का लेपन करे, मौन धारण करते हुये (वह पदार्थ जिसके पास हो उसके पास) चला जाय और अपनी इच्छा प्रकट करे अथवा किसी दूत को भेज कर ऐसा करे। उसको अर्थ की प्राप्ति हो जायगी।। ३।।

श्रव देवस्मर (देवताश्रों से पूर्ण होने वाली कामना) कहते हैं। जिस किसी एक पुरुष को वा स्त्री को श्रथवा श्रनेक पुरुषों को वा स्त्रियों को हम प्रिय हों ऐसी किसी को इच्छा हो तो वह ऊपर लिखे हुए मुहूर्त पर वरावर उसी रीति के अनुसार श्रमि में नीचे लिखे मन्त्रों से श्राहुतियां दे—तेरे वाणी का यह मैं श्रपने में हवन करता हूँ, स्वाहा। तेरे श्रोत्र का मैं श्रपने में हवन करता हूँ, स्वाहा। तेरे प्रज्ञा का यह मैं श्रपने में हवन करता हूँ, स्वाहा। तेरे प्रज्ञा का यह मैं श्रपने में हवन करता हूँ, स्वाहा! (ये श्राहुतियां देने के पश्चात् ) वह नाक से धुयें को सू घे और सब ग्रंगों में घृत का लेपन करे, मौन धारण करते हुए उससे स्पर्श हो इस प्रकार उसके पास जाने की इच्छा करे श्रथवा दूर से

वैसा कहता हुम्रा खड़ा रहे। निश्चय वह प्रिय हो जायेगा ग्रौर वह उसको याद करेंगे॥ ४॥

ग्रब प्रतर्दन का अनुष्ठान किया हुग्ना संयमन (निरोधन) कहते हैं—इसी को ग्रान्तर ग्रग्निहोत्र कहते हैं। मनुष्य जव तक बोलता रहता है, तब तक वह श्वासोश्वास नहीं ले सकता। इस समय वह ग्रपने वाणी में प्राण् का हवन करता है ग्रौर जब तक वह श्वासोश्वास करता रहता है तब तक वह ग्रपने प्राण् का वाणी में हवन करता है—वह जागता हो या निद्रित। यह कभीं न समाप्त होने वाली ग्रखण्ड ग्राहुतियाँ बराबर हुग्ना करती है। सामान्य ग्राहुतियाँ ग्रन्त वाली होती हैं क्योंकि वे कम रूप हैं। प्राचीन काल के विद्वान् लोग इस ग्रग्निहोत्र को करते थे॥ ४॥

उक्थ ब्रह्म है, ऐसा शुष्क भृङ्गार ने कहा है। यह उक्थ ग्रौर ऋक् एक ही है ऐसा समभ कर उसका मनन करे। सब प्राणी उसी को श्रेष्ठ मानकर उसकी ही ग्रची करते हैं। वह ग्रौर यजुर्वेद एक ही है ऐसा समभ कर उसका मनन करे। सर्व प्राणी उसी को श्रेष्ठ मान के उसका योग करते हैं (ध्यान करते हैं) वह ग्रौर साम एक ही है ऐसा समभ कर उसका मनन करे। समस्त प्राणी उसको श्रेष्ठ मानकर उसको नमस्कार करते हैं। यह ग्रौर ऐक्वर्य एक ही है, ऐसा ध्यान करे, यह ग्रौर यश एक ही है ऐसा ध्यान करे। है ऐसा ध्यान करे। है ऐसा ध्यान करे। यह ग्रौर तेज एक ही है ऐसा ध्यान

करे। जिस प्रकार धनुष सब शसों में अत्यन्त श्री युक्त और अत्यन्त तेजस्वी होता है उसी प्रकार यह जानने वाला मनुष्य समस्त प्राणियों में अत्यन्त श्री युक्त, अत्यंत यशस्वी और अत्यंत तेजस्वी होता है। कर्म का साधन रूष इष्ट का (लकड़ियां) से प्रज्वित अपिन ही वह स्वयं है ऐसा अध्वर्यु मानता है और वह यज्ञ का यजुर्भाग उसमें प्रवेश करता है। होता यजुर्भाग में ऋग् भाग का प्रवेश कराता है। उद्गाता ऋग् भाग में साम भाग का प्रवेश कराता है, वही त्रयी विद्या का आत्मा है, सचमुच वही उसका आत्मा है—यह जो जानता है वह वही हो जाता है।।।।

ग्रब सर्वजित कौषीतकी (नामक प्रयोग) कहते हैं। इसके तीन प्रकार होते हैं। यज्ञोपवीत पहन कर ग्रौर ग्राचमन करके जल के पात्र का तीन बार सिचन करके जदय होने वाले ग्रावित्य की प्रार्थना करे—''तू वर्ग (दुखों से मुक्त करने वाला) है, मुभे पातकों से मुक्त कर।'' इसी प्रकार सूर्य मध्याह्त होने पर वह प्रार्थना करे—''तू दुखों से मुक्त करने वाले में श्रेष्ठ है, मुभे पातकों से मुक्त कर।'' इसी प्रकार ग्रस्त समय में सूर्य की प्रार्थना करे—''तू सम्पूर्ण रीति से पातकों से मुक्त करने वालाहै, मुभे समस्त पातकों से मुक्त कर। इस प्रकार दिन में ग्रौर रातमें किये हुए, समस्त पापों का वह नाश करता है। इसी प्रकार यह जानने वाला मनुष्य भी सूर्य की उपासना करता है ग्रौर उससे वह दिन ग्रौर रात में किये हुए सब पातकों का नाश करता है॥ ७॥

अब प्रति मास अमावस्या के पश्चात् पश्चिम में स्थित चन्द्र की जपासना करे अथवा चन्द्र की स्रोर दो दूर्वांकुर फेंक कर कहे— "हे मररा रहित ग्रानन्दमय देव चन्द्र में रहे हुए तेरे कोमल हृदय से ऐसा करो कि मुभे मेरे पुत्र के ब्रापत्ति सम्बन्धी शोक करने का प्रसंग कभी न स्रावे।" उसकी सन्तति उसके स्रागे कभी नहीं मरेगी जिसके पहिले से पुत्र है उसके सम्बन्ध में यह समभना, जिसके स्रभो पुत्र नहीं है उसके सम्बन्ध में कहते हैं—ऐसा मनुष्य ग्रागे लिखी हुई ऋग्वेद की तीन ऋचायें पठन करे--- "श्राप्या यस्व समेतु ते" [ऋ० १-६१-१६ ] ( हे सोम तेरी समृद्धि हो और तेरे अंगों में सामर्थ्य प्राप्त हो ); "सन्तेपर्यांसि समुयन्तु बाजा" [ऋ०६-३१-४] (दूध ग्रीर श्रक तुभे प्राप्त हो ); '!यमादित्या श्रंशुमाप्या ययन्ति'' [ ऋ० १-६१-१८ ] (जिस किरएा को सूर्य ग्रानन्दमय बनाता है)। इन तीन ऋचाम्रों का जप करके वह प्रार्थना करे—"हमारे प्राण, हमारी सन्तित ग्रौर हमारे पशु इनसे (हमारे शत्रुग्रों को) समृद्ध न कर। जो हमारा द्वेष करते हैं ग्रौर जिनका हम द्वेष करते हैं उनका प्राग्, उनकी सन्तति, उनके पशु इनसे हमारी समृद्धि कर। इस प्रकार मैं दैवी आवृति करता हूँ। मैं आदित्य का संचार घुमाता हूँ।" ऐसा कहकर चन्द्र की तरफ दाहिना हाथ ऊंचा करके पुनः दूर्वांकुर प्रदान करे।। ८॥

ं पौर्णमासी के दिन चन्द्र पूर्व की ग्रोर दिखाई देता है। उसकी इसी प्रकार पूजा करते समय यह प्रार्थना करे—''तू सोम

है, राजा है, ज्ञानी है, पांच मुख वाला है, प्रजापित है, ब्राह्माए। तेरा एक मुख है उस एक मुख से तू राजाम्रों को खाता है। उसी मुख से मुभे ग्रन्न खाने वाला कर । क्षत्रिय तेरा एक मुख हैं, उस मुख से तू वैश्यों को खाता है। उसी मुख से मुभे ग्रन्न खाने वाला कर। श्येन पक्षी तेरा एक मुख है, उस मुख से तू पक्षियों को खाता है। उसी मुख से तू मुक्ते ग्रन्न खाने वाला कर। अग्नि तेरा एक मुख है, उस मुखसे तू इस लोकको खाता है। उस मुख से तू मुभे अन्न खाने वाला कर। तुभमें पाँचवाँ मुख है उससे तू सब भूतों को खाता है, उससे तू मुभे ग्रन खाने वाला कर । हमारे प्रारा, हमारी सन्तति, हमारे पशु इनसे तेरा क्षय न हो। जो हमारा द्वेष करता है ग्रीर जिससे हम द्वेष करते हैं उसका प्राण, उसकी सन्तति, उसके पशु इनसे तू क्षीए। हो"। इस प्रकार मैं देवों का संचार कराता है, मैं भ्रादित्य का संचार अनुसरता हूँ। ऐसा कह कर दाहिना हाथ ऊंचा करके दूर्वांक्र प्रदान करे।। १।।

ग्रब ग्रपनी स्त्री को पास बुलाकर, उसके हृदय को स्पर्भ करके कहे जो तुभमें तेरे कोमल हृदय में प्रजापित के ग्रर्थ प्रविष्ट हुग्रा है, उससे कभी नाश न होने वाले ग्रानन्द को प्राप्त हुई, हे सुन्दरी, तुभे पुत्र सम्बन्धी शोक करने का प्रसंग कभी न प्राप्त हो उसकी सन्तित उसके पहिले कभी नहीं मरेगी।। १०॥

प्रवास करके वापस ग्राने पर पुत्र का मस्तक सूँघे कहे तू मेरे प्रत्यक भ्रवयव से उत्पन्न हुमा है, तू हृदय से उत्पन्न हुआ है, हे पुत्र सचमुख तू मेरा ग्रात्मा है, सो तू सौ वर्ष पर्यन्त जो।" वह उसका नामलेकर कहे "तूपत्थर हो, तूपरश हो, सोने का डेला हो। हे पुत्र, तू सचमुच तेज है सो तू सौ वर्ष तक जी।" उसका नामलेकर भ्रालिगन करते हुए वह कहता है, प्रजापति ने प्राणो मात्र का कल्याएा के लिये ब्रालिंगन किया, वैसे हो मैं तेरा आलिंगन करता हूँ। पश्चात् पुत्रके दाहिने कान में यह मन्त्र कहे-''ग्रस्मे प्रयन्धि मघवनृजीषिन् [ ऋ० ३-२६-१० ] (हे चपल इन्द्र तू इसको दे ) श्रीर बांए कान में कहे—'इन्द्र श्रेष्ठानि द्रविगानि घेहि [ ऋ० २-२१-६ ] ( हे इन्द्र तू श्रेष्ठ द्रव्य दे ) पश्चात् तीन वार मस्तक सूँघते हुए कहे, तू हमारा वंश छेद न कर, दुखों न होते हुए सौ वर्ष तक जो। हे पुत्र यह मैं तेरा नाम लेकर तेरा मस्तक सूंघता हूँ।" पश्चात् मैं गाय के हुँकार के समान तुक पर हुंकरता हूँ, ऐसा कह कर वह पुत्रके मस्तक पर तीन वार हुँकार करे।। ११॥

श्रव दैवपरिमर (सब देवताश्रो का ब्रह्म में लीन होना) कहते हैं—श्रिग्न जलते हुए ब्रह्म ही प्रकाशता है, वह नहीं जलता है, तब मरता है। उसका तेज सूर्य में जाता है शौर प्राण्वायु में जाता है, सूर्य प्रकाशता है तब ब्रह्म ही प्रकाशता है। वह नहीं दीखता तब मर जाता है। उसका तेज चन्द्रमा हो में जाता है, प्राण्वायु में जाता है चन्द्र दीखता है तब ब्रह्म हो प्रकाशता

है—वह नहीं दीखता तब मर जाता है। उसका तेज बिजली में जाता है श्रीर प्रागा वायु में जाता है बिजली चमकती है तब ब्रह्म ही प्रकाशता है, वह नहीं चमकती तब मरता है। उसका तेज वायु में जाता है, श्रीर प्रागा वायु में जाता है। इस प्रकार यह सब देवता वायु में प्रवेश करके वायु में रहते है, नष्ट नहीं होते। उसी वायु से वे सदा बाहर निकलते हैं—यह देवता सम्बन्धी कथन हुग्ना; श्रव शरीर सम्बंधी कहते हैं ॥ १२॥

मनुष्य वाग्गीसे बोलता है तब ब्रह्म ही प्रकाशता है, जब नहीं बोलता तब मर जाता है। उसका तेज नेत्र ही में जाता है, प्राग्ण प्राग्गमें जाता है, मनुष्य श्रांखों से देखता है तब ब्रह्म ही प्रकाशता है श्रौर नहीं देखता तब मरता है। उसका तेज कान ही में जाता है श्रौर प्राग्ण प्राग्ण में जाता है। अब मनुष्य कान से सुनता है, तब ब्रह्म ही प्रकाशता है श्रौर नहीं सुनता तब मर जाता है। उसका तेज मन ही में जाता है. प्राग्ण प्राग्ण में जाता है। मनुष्य मन से विचार करता है तब ब्रह्म ही प्रकाशता है जब नहीं विचार करता तब मर जाता है। उसका तेज मनमें जाता है श्रौर प्राग्ण प्राग्ण में जाता है। इस प्रकार ये सब देवता इन्द्रियां) प्राग्ण ही में प्रवेश करके प्राग्ण ही में लीन रहते हैं श्रौर नष्ट नहीं होते। उसी प्राग्णसे वे फिर बाहर निकलते हैं। यहदक्षिग्णश्रौर उत्तर के दोनो पर्वत ऐसा जानने वाले को पीस डालने के लिये श्रागे देवन पर भी नहीं पीस सकेंगे। परन्तु जो उससे द्वेष करते हैं श्रौर वे स्वारम्य वह द्वेष करता है उसक पास श्राकर मर जाते हैं।।१३॥

ग्रब निःश्रेयसादान (प्राग्गोंका श्रेष्ठत्व ग्रहग्) कहते हैं; देवता ग्रपनी श्रेष्ठता के लिये वाद करने लगे ग्रौर शरीर के बाहर निकल गये श्रीर शरीर लकड़ी के समान पड़ा रहा। पश्चात् वासी ने उसमें प्रवेश किया परन्तु वागी से वोलता हुआ भी वह पड़ा ही रहा। पश्चात् नेत्र ने प्रवेश किया परन्तु वाणी से वोलता हुग्रा श्रौर नेत्र से देखता हुन्ना भी वह पड़ा रहा। पश्चात् कर्गोन्द्रिय ने प्रवेश किया परन्तु वागी से बोलता, नेत्रों से देखता ग्रौर कर्गों से सुनता हुआ भी वह पड़ा ही रहा पश्चात् मन ने उसमें प्रवेश किया परन्तु वाणी से बोलता हुँग्रा, नेत्रों से देखता हुग्रा, कानों से सुनता हुन्ना ग्रौर मन से विचार करता हुन्ना भी वह पड़ा ही रहा। पश्चात् प्राणा ने उसमें प्रवेश किया—तत्काल ही वह उठ खड़ा हुम्रा। तब प्रारा का श्रेष्ठत्व स्वीकार करके प्रारा ही एक जानने वाला आत्मा है ऐसा जानकर सब देवता प्रार्गों के साथ उस शरीर से बाहर निकले श्रौर वायु में स्थिर होकर श्रौर श्राकाश में लीन होकर स्वर्गलोक में गये। ऐसा जानने वाले मनुष्यको प्राग्गोंका श्रेष्ठत्व विदित होता है और प्राग्ग ही प्रज्ञात्मा है ऐसा वह जानता है श्रीर इसी प्रकार वह शरीर से बाहर निक-लता है ग्रौर वायु में स्थिर होकर ग्रौर ग्राकाश में लय होकर स्वर्गलोक में जाता है-जिस स्थान में वे देवता होते हैं उस स्थान में वह जाता है इस भ्रवस्था को पहुँचने पर यह जानने वाला मनुष्य उन देवताभ्रों को प्राप्त हुए भ्रमरत्व से श्रमर होजाता है।। १४॥

अब आगे पिता पुत्रीय सम्प्रदान (पिता का पुत्र को देने का उपदेश), कहते हैं-( पिता मरते समय ग्रपने पुत्र को बुलाता है ) उसके पहले घर में नयी घास बिछाकर, श्रग्नि सिद्ध करके, उसके पास पात्रों के साथ पानी का घड़ा रखकर श्वेत वस्त्र पहुन करके ग्रीर कोरा कपड़ा ग्रोढ़कर ग्रा बैठता है ग्रीर पुत्र के ऊपर मुकता है ग्रौर ग्रपने इन्द्रियों से उसकी इन्द्रियों को स्पर्श करता है अथवा वह उसके ग्रागे बैठकर यह उपदेश करे—''मेरी वाणी तुममें स्थित हो।" पुत्र कहे "तुम्हारी वागाी मैं ग्रहण करता हूँ।" पिता कहे, "मेरा प्राण तुक्कमें प्रविष्ट हो।" पुत्र कहे, तुम्हारा प्राण में ग्रहण करता हूं।" पिता कहे, "मेरे नेत्र तुभमें स्थित हों" पुत्र कहे, ''तुम्हारे नेत्र मैं ग्रह्ण करता हूँ।'' पिता कहे, ''मेरा कर्रा तुक्समें प्रविष्ट हो।" पुत्र कहे "तुम्हारे कर्रा अपने में ग्रहरा करता हूँ।" पिता कहे, "मेरा ग्रन्न रस मैं तुभमें स्थित हो।" पुत्र कहे, "तुम्हारे अन्न रस को अपने में ग्रह्ण करता हूँ।" पिता कहे, ''मैं ग्रपने कर्म तुभको देता हूँ । पुत्र कहे, ''मैं तुम्हारे कर्म ग्रपने में ग्रहण करता हूँ।" पिता कहे, "मैं ग्रपने सुख दुःख त्ममें प्रविष्ट कराता हूँ।" पुत्र कहे, "तुम्हारे सुख दुःख मैं ग्रहरण करता हूँ।" पिता कहे, "मेरा ग्रानन्द, सन्तोष ग्रौर सन्तित तुभको प्राप्त हो।" पुत्र कहे, "तुम्हारा आनन्द, सन्तोष और सन्तित ग्रपने में ग्रहरा करता हूँ।" पिता कहे, "मेरा गमन तुममें होने दे।" पुत्र कहे, "तुम्हारा गमन मैं अपने में कराता हूँ।" पिता कहे 'मेरा मन तुभमें रहने दे।'' पुत्र कहे, ''तुम्हारा मन में मुभमें प्रविष्ट कराता हूँ।" पिता कहे, 'मेरी प्रज्ञा तुभमें रहने दे।" पुत्र कहे, "तुम्हारी प्रज्ञा को मैं ग्रहण करता हूँ।" यदि वह बहुत बीमार हो तो "मेरे प्राण तुभमें रहने दे" इतना कहे और पुत्र तुम्हारे प्राण मैं ग्रपने में ग्रहण करता हूँ, ऐसा उत्तर दे। प्रश्चात् दाहिने नेत्र से पिता को देखते हुए पुत्र पिता को प्रदक्षिणा करते हुए चला जाता है। पिता उसको बुलाकर कहता है "मेरा यश, ब्रह्मवर्चस और सम्मान तुभे हमेशा प्राप्त हो।" इसके प्रश्चात् कोई ग्रपने हाथ से ग्रथवा वस्त्र से ग्रपने को ढककर बांये स्कन्ध से पीछे देखे और कहे, स्वर्गलोक तथा सम्पूर्ण इन्छित पदार्थ तुभको प्राप्त हो। इसके प्रश्चात् यदि पिता ग्रन्छा होजाय तो वह पुत्र के ग्रधिकार में रहे। ग्रथवा संन्यास ग्रहण करे। परन्तु यदि मर जाय तो उसकी ग्रंत किया योग्यता ग्रनुसार कर दे। उसकी किया योग्यता के ग्रनुसार कर दे। १५॥

#### तीसरा ग्रध्याय।

दिवोदास का पुत्र प्रतर्दन युद्ध श्रौर पराक्रम से इन्द्र के परम धाम को पहुँचा, उससे इन्द्र ने कहा, "हे प्रतर्दन! मैं तुभे क्या वरदान दूं?" प्रतर्दन ने कहा "श्रापको जो पसन्द हो जिसको श्राप मनुष्य के लिये हितकारी समभते हों वह वरदान मुभे दीजिये।" इन्द्र बोला "कोई दूसरे के लिए वरदान पसन्द नहीं करता, तू अपने लिये श्राप ही वरदान मांग?" प्रतर्दन बोला "मुभे पसन्द करने के लिये कुछ है ही नहीं।" इन्द्र ने कभी

सत्य का त्याग नहीं किया क्योंकि इन्द्र सत्य रूप है! इन्द्र बोला "त् मुक्ति को जान, मनुष्य के लिये मैं यही उत्तम हित मानता हूं कि यह मुक्ते पहिचाने। त्वष्टा के तीन मस्तक वाले पुत्र को मैंने मार डाला था, वेद से रहित संन्यासियों को मैंने भेड़ियों को दे दिया। ग्रनेक संधियों का ग्रंतिक्रमण करके ग्राकाश में प्रह्लाद के वंशजों को मैंने मारा था इस करके मेरे भी शिर का एक वाल भी टूटने न पाया। जो मुक्तको जानता है, (जीवात्मा ग्रौर परमात्मा के बीच में जिसको ग्रह्मैंत भाव होता है) उसका लोक (सुख) किसी कर्म मातृ वध से, पितृ वध से, चोरी से ग्रौर भ्रूण हत्या से कभी नष्ट नहीं होता। कभी वह पाप कर्म करने की इच्छा करता है तो भी उसके मुख की कान्ति फीकी नहीं पड़ती"।।१॥

इन्द्र बोलाः— "मैं प्राणा रूप हूँ। प्रज्ञा रूप, आयुष् और अमृत रूप से मेरी उपासना कर। आयुष् प्राणा रूप है, प्राणा आयुष् रूप है और प्राणा को अमृत से कहा है। जब तक इस शरीर में प्राणा रहता है तब तक आयुष्य रहता है मनुष्य प्राणा करके इस लोक में अमृतत्व को प्राप्त करते हैं और प्रज्ञा से सत्य संकल्प को प्राप्त करते हैं। जो आयुष्य रूप और अमृत रूप से मेरी उपासना करता है वह इस लोक में पूर्ण आयुष्य को प्राप्त होता है और स्वर्गमें अमृत भावको प्राप्त करता है और अध्यक्ष होता है।" तब प्रतर्दन बोला "कितनेक कहतेहैं कि जब कर्मेन्द्रिय और ज्ञानेन्द्रियरूप प्राणा एकत्र होकर गमन करते हैं तब

वाणी से नाम जानने को कोई समर्थ नहीं होता। तैसे ही विश्व रूप को, श्रोत्र शब्द को ग्रौर मन घ्यान को नहीं जान सकता। जब प्राण एक रूप होजाताहै तब वह भिन्न २ जानने की शक्ति देता है। इस प्रकार जब वाणी बोलती है तब सब प्राण उसके पीछे बोलते हैं। जब चक्षु देखता है तब उसके पीछे सब प्राण देखते हैं। जब श्रोत्र सुनता है तब उसके पीछे सब प्राण सुनते हैं ग्रौर जब मन विचारता है तब उसके पीछे सब प्राण विचारते हैं। जब प्राण श्वास लेता है तब सब प्राण उसके पीछे श्वास लेते हैं।" इन्द्र बोला:—"इस प्रकार है तो सही, परन्तु उत्कृष्ट सुख तो प्राण को ही होता है।।?।।

हम गूंगे को देखते हैं उससे जान सकते हैं कि वाएा रहित मनुष्य जीता है, ग्रंघे को देखकर जान सकते हैं कि चक्षु रहित मनुष्य जीता है। बहरे को देखकर जान सकते हैं कि श्रोत्र रहित जीता है, हाथ से रहित जीता है, तैसे ही उरू कटा हुग्रा जीता है। इस प्रकार देखते है कि प्राएग ही प्रज्ञात्मा रूप है, इस शरीर को घारएग करके वह इसको उठाता है, इसलिये उसकी उक्थ रूप से उपासना करनी चाहिये। जो प्राएग है वह ही प्रज्ञा रूप है, जो प्रज्ञा है सो प्राएग रूप है। इस प्राएग का स्वरूप इस प्रकार है:—प्राएग ग्रौर प्रज्ञा इस शरीर में साथ रहते हैं, उनमें से दोनों साथ ही उत्क्रमएग करते हैं, यह उसकी दृष्टि विज्ञान रूप है। जल पुरुष सुषुप्ति ग्रवस्था में होता है, जब वह कुछ भो स्वप्न नहीं देखता, उस समय प्राएग के विषे एक ही प्रकार का होता है। पीछे वाग्गी सब नामों सहित उसमें प्रवेश करती है, चक्षु सर्व रूपों सहित उसमें प्रवेश करते हैं, श्रोत्र सब बाब्दों सहित उसमें प्रवेश करते हैं ग्रौर मन सर्व संकल्पों सहित उसमें प्रवेश करता है। जब मनुष्य जाग्रतावस्था में भ्राता है तब जैंसे जलते हुए ग्रग्नि में से सब दिशाग्रों में चिनगारियां उड़ती हैं वैसे ही इस ग्रानन्द रूप ग्रात्मा में से सब प्राण ग्रपने ग्रपने स्थान प्रति जा जाकर बैठते हैं। प्राणों से देव ग्रीर देवों से लोक होते हैं इस रीति का उसका प्रमाग और विज्ञान है। कोई एक पुरुष रोगग्रस्त होता है ग्रौर मरण के समीप होता है, बल से रहित होता है, भान रहित ग्रवस्था में पड़ता है, तब उसके पास बैठने वाले कहते हैं कि उसका चित्त जाता रहा है, वह सुनता नहीं है. वह देखता नहीं है, वह वागी से बोलता नहीं है, वह इस प्रारा में एक रूप होगया है। पीछे सब नामों सहित वासी उसमें प्रवेश करती है, सब रूप सहित चक्षु उसमें प्रवेश करते हैं, सर्व शब्दों सिहत श्रोत्र उसमें प्रवेश करते हैं ग्रौर सब संकल्पों सिंहत मन उसमें प्रवेश करता है। जब वह जाग्रत होता है तब जैसे जलते हुए ग्रग्नि की चिनगारियां सब दिशाग्रों में उड़ती हैं इसी प्रकार ग्रानन्द रूप ग्रात्मा में से प्राण ग्रपने ग्रपने स्थान पर चले जाते हैं। प्राणों में से देवताओं का और देवताओं में से लोकों का उद्भव होता है।। ३॥

जब इस शरीर में से प्राण् का उत्क्रमण होता है तब शरीर से वाणी सब नामों का त्याग करती है, वाणी की सहायता से सब नामों की प्राप्ति होती है। प्राण् सर्व गंधों का त्याग करता है। प्राण् की सहायता से सब गंध शरीर को प्राप्त होता है। चक्षु शरीर में से सब रूपों का त्याग करता है, शरीर को चक्षु से सर्व रूपों की प्राप्ति होती है। मन शरीर में से सर्व संकल्पों का त्याग करता है, मनसे उसको सर्व संकल्पों की प्राप्ति होती है। प्राण्त की विद्यमानता से शरीर को इन सब की प्राप्ति होती है। प्राण्त की विद्यमानता से शरीर को इन सब की प्राप्ति होती है। प्राण्त प्रज्ञा रूप है ग्रीर जो प्रज्ञा रूप है सो प्राण्त है। ग्रव जिस प्रकार प्रज्ञा में सब भूत एक भाव को प्राप्त होते हैं, उसका वर्णन करते हैं।।४।।

वाक् देवता ने अपना एक अंश निकाल लिया इससे उसका विषय शब्द भूत मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। जिह्ना ने अपना एक अंश निकाल लिया इससे उसका विषय रस भूत मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। हाथ ने एक अंश निकाल लिया इससे उसका विषय सुख और दुःख मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। उपस्थेन्द्रिय ने अपना एक अंश निकाल लिया इससे उसका विषय आनन्द रित और प्रजोत्पत्ति भूत मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। पादों ने अपना एक अंश निकाल लिया इससे उनका विषय गित भूत मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। प्रज्ञा ने अपना एक अंश निकाल विषय बुद्धि, ज्ञान और काम भूत तन्मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। भूता ने अपना एक अंश निकाल लिया इससे उसका विषय बुद्धि, ज्ञान और काम भूत तन्मात्रा रूप से बाहर जाता रहा। भूता

प्रज्ञा वागा से ग्रारूढ़ होने से—उसी रूप वनने से वागा से सब नामों को प्राप्त करती है। प्रज्ञा से प्राण्ण में ग्रारोहण होने से प्रज्ञा प्राण्णों से सब गंधों को प्राप्त करती है। प्रज्ञासे चक्षु में ग्रारोहण होने से प्रज्ञा चक्षु से सब रूपों को प्राप्त करती है प्रज्ञा से श्रोत में ग्रारोहण होने से प्रज्ञा श्रोत्र से सब शब्दों को प्राप्त करती है। प्रज्ञा से जिह्वा में ग्रारोहण होने से प्रज्ञा जीभ से सब रसों को प्राप्त करती है। प्रज्ञा से हस्तों में ग्रारोहण होने से प्रज्ञा दोनों हाथों से सब कर्मों को प्राप्त करती है। प्रज्ञा से उपस्थेन्द्रिय से ग्रारोहण होने से प्रज्ञा उपस्थ से ग्रानन्द, रित ग्रीर प्रजोत्पत्ति की शक्ति प्राप्त करती है। प्रज्ञा से दोनों पैरों में समारोहण होने से प्रज्ञा पैरों से सर्व गित को प्राप्त करती है। प्रज्ञा से मनमें ग्रारोहण होने से प्रज्ञा मनसे विज्ञान ग्रीर काम को प्राप्त करती है।

प्रज्ञा से रहित वाणी किसी नाम को भी नहीं जना सकती। उस समय ऐसा कहा जाता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था मैंने उस नाम को नहीं जाना। सच है कि प्रज्ञा से रहित घ्राण किसी गंध को भी नहीं जना सक्ता। ऐसा कहा जाता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था, इसलिये मैंने गंध को नहीं जाना। प्रज्ञा से रहित चक्षु किसी रूप को भी नहीं जना सक्ता, वह कहता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था इसलिये मैंने रूप को नहीं देखा। प्रज्ञा से रहित श्रोत्र किसी, भी शब्द को सुन नहीं सक्ता, वह ऐसा कहता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था इसलिये

मैंने शब्द नहीं सुना। प्रज्ञा से रिहत जीभ रस के स्वाद को नहीं जना सक्ती, वह कहता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था इसिलये मैंने रस को नहीं जाना। प्रज्ञा से रिहत हाथ किसी कर्म को नहीं जना सक्ता, वह कहता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था इसिलये मैंने कर्म को नहीं जाना। प्रज्ञा से रिहत शरीर किसी भी सुख दु:ख को नहीं जानता। ऐसे कहता है कि मेरा मन दूसरे ठिकाने था इसिलये मैं इस सुख दु:ख को जान न सका। प्रज्ञासे रिहत उपस्थ रित, ग्रानन्द श्रीर प्रजोप्तित्त को नहीं जना सक्ता। वह कहता है कि मेरा मन श्रन्यत्र था जिससे मैं ग्रानन्द, रित श्रीर प्रजोप्तित्त को जान न सका। प्रज्ञा से रिहत पाद किसी गितको नहीं जना सक्ते, वह कहता है कि मेरा मन श्रन्य ठिकाने था इसिलये मैं गित को जान न सका। प्रज्ञा से रिहत बुद्धि किसी को नहीं जना सक्ती श्रीर जानने योग्य जाना नहीं जा सक्ता।।७॥

मनुष्य वाग्गी को जानने की इच्छा न करे, वक्ता को जानना चाहिये। मनुष्य गंध जानने की इच्छा न करे गंध के जाता को जानना चाहिये। मनुष्य रूप देखने की इच्छा न करे, रूप के जाता को जानना चाहिये। शब्द जानने की इच्छा न करे, श्रोता को जानना चाहिये। रस जानने की इच्छा न करे, रस के जाता को जानना चाहिये। मनुष्य कर्म जानने की इच्छा न करे, उसके कर्ता को जानना चाहिये। मनुष्य सुख दु:ख जानने की इच्छा न करे सुख दु:ख के जाता को जानना चाहिये। मनुष्य को श्रानन्द, रित श्रीर प्रजोत्पत्ति के जाता को जानना चाहिये। मनुष्य गित को जानने की इच्छा न करे, गमन करने वाले को जानना चाहिये। मनुष्य को मन को न जानना चाहिये, मनन करने वाले को जानना चाहिये। सच ही ये दश भूत मात्रायें प्रज्ञा की ग्रिंघिष्ठित हैं ग्रीर प्रज्ञा की दश मात्रायें भूतों के ग्रिंघिष्ठित हैं। जो भूत मात्रायें न हों तो प्रज्ञा मात्रायें न होनी चाहिये ग्रीर जहां प्रज्ञा तन्मात्रायें न हों वहां भूत मात्रायें भी न चाहिये।। =।।

इन दोनों में से एक करके किसी रूप की भी सिद्धि नहीं होती। इस एकता का कभी विभाग नहीं होता। जैसे रथ के चक्र के ग्रारे में निभ रहती है ग्रीर निभ में ग्रारे रहते हैं इसी प्रकार भूत मात्रायें प्रज्ञा मात्राग्रों में रहती हैं ग्रीर प्रज्ञा मात्रा ग्राण में रहती है। यह प्राण ठीक प्रज्ञा रूप है, वह ग्रानन्द रूप है, वह ग्रानन्द रूप है, वह ग्रानन्द रूप है, वह ग्रान ग्रीर ग्रमुत रूप है। वह शुभ कर्मों से महान नहीं होता ग्रीर ग्रमुभ कर्मों से छोटा नहीं होता। यह प्रज्ञा ठीक र जिस मनुष्य को इस लोक में से उच्च से उच्च गित को पहुंचाने की इच्छा करती है उससे शुभ कर्म कराती है ग्रीर इस लोक में से जिस मनुष्य को नीच गित में पहुँचाने की इच्छा करती है उससे ग्रमुभ कर्म कराती है वह लोकों का पित रूप है। वह लोकों का ग्राधिपित रूप है। यह प्रज्ञा सर्वेश्वर रूप है। वह मेरा ग्रात्मरूप है ऐसा जाने, मेरा ग्रात्म रूप है ऐसा जाने।। १।।

#### चौथा ग्रध्याय ।

गार्य गोत्र में वालांकि नामक एक प्रसिद्ध विद्वान् हुआ। वह उशीनर में, मत्स देश में, कुरुपंचाल तथा काशी विदेह देश मैं रहा हुआ था। वह काशी के राजा अजात शत्रु के पास जाकर उससे बोला, "मैं तुभे ब्रह्म का वर्णन करता हूं।" ग्रजात शत्रु उससे बोला "इस वात के लिये मैं तुभे एक सहस्र (गायें) देता हुं, न्योंकि लोग जनक ही को ब्रह्मविद्या का श्रोता समभते हैं इसलिये उसीके पास लोग (ब्रह्मविद्या के वक्ता) जाया करते हैं, ॥ १ ॥ बालाकि वोला, "ग्रादित्य में जो पुरुष है, उसोकी मैं ( ब्रह्मरूप से ) उपासना करता हूँ।" ग्रजात् शत्रु ने कहा, "इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। जो बड़ा है, शुभ्र वस्त्र परि-धान करता है, तथा जो सब भूतों में श्रेष्ट ग्रीर उसका राजा है, उसकी मैं उपासना करता है। जो इस प्रकार उपासना करता है वह सब भूतों का राजा होता है"।। २।। बालािक बोला, "चन्द्र में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ।" अजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। वह सोम राजा है तथा ग्रन्न का ग्रात्मा (जीवन) है ऐसा मान कर मैं उसकी उपासना करता हूँ इस प्रकार उपासना करने वाला मनुष्य अन्न का आत्मा होता है, यानी उसे अन्न की कमी नहीं होती ॥ ३ ॥ "बालांकि वोला, जो विद्युत् में पुरुष है उसी की मैं ब्रह्मरूप से उपासना करता है।'' तब अजात शत्रु ने कहा,

"इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर । वह तेज का ग्रात्मा है ऐसा मानकर मैं उसकी उपासना करता हूँ। जो इस प्रकार **ड्यासना करता है वह तेज का ग्रात्मा होता है"।। ४।। वालािक** बोला, "मेघ गर्जना में जो पुरुष उसकी मैं ब्रह्मरूप से उपासना करता हूँ।" उससे ग्रजात शत्रु ने कहा, "इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। वह शब्द का ग्रात्मा है ऐसा जान कर मैं उसकी उपासना करता हूँ। जो इस प्रकार इसकी उपासना करता है वह शब्द का ग्रात्मा होता है" ॥५॥ वालिका वोला, "ग्राकाश में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ। " अजात शत्रु ने कहा, "इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। वह पूर्ण और प्रवृत्ति रहित ब्रह्म है ऐसा जानकर मैं उसकी उपासना करता हूँ" इस प्रकार जो उसकी उपासना करता है वह प्रजा ग्रीर पगुत्रों से पूर्ण (संपन्न) होता है। वह स्वयं ग्रथवा उसकी प्रजा योग्य काल के पूर्व मररा को प्राप्त नहीं होती।। ६।। बालािक ने कहा, ''वायु में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ।'' उससे ग्रजात शत्रु ने कहा, "इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। वह बैकुण्ठ ( महा पराक्रमी ) इन्द्र है तथा पराजय न होने वाली सेना है ऐसा समभ कर मैं उसकी उपासना करता हूं। इस प्रकार इसकी उपासना करने वाला विजयी दुर्जय तथा शत्रुग्रों को जीतने वाला होता है"। ।।। बालांकि बोला, "ग्रग्नि में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ।" अजात शत्रु ने कहा, "इस संबंध में तू मुभसे संवाद मत कर। वह प्रबल है ऐसा समभ कर मैं उसकी उपासना करता हूँ। इस प्रकार जो इसकी उपा-सना करता है वह प्रवल होता है।। द।। बालांकि बोला, "जल में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ।" अजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुक्ससे संवाद मत कर यह नाम स्वरूप ( अथवा तेज स्वरूप) है ऐसा समक्ष कर मैं इसकी उपासना करता हूँ। जो इसकी इस प्रकार उपासना करता है वह नाम स्वरूप ( अथवा तेज स्वरूप ) होता है। इतना देवता सम्बन्धी हुआ अब शरीर सम्बन्धी कहते हैं।। ६।।

बालांकि बोला, "श्रादर्श (ग्राईना) में दीखने वाला जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ।" ग्रजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुक्तसे संवाद मत कर। इसको प्रतिरूप समक्त कर मैं इसकी उपासना करता हूँ, इस प्रकार जो इसकी उपासना करता है उसके घर में उसीके समान रूपवाला पुत्र उत्पन्न होता है उसके समान रूप न हो ऐसा पुत्र नहीं उत्पन्न होता ॥ १०॥ बालांकि बोला, "प्रतिष्विन में जो पुरुष होता है उसकी में उपासना करता है।" ग्रजात शत्रु बोला, इस विषय में तू मुक्तसे संवाद मतकर। मैं इसको दितीय तथा कभी ग्रलग न होने वाला ऐसा जानकर इसकी उपासना करता है। जो इस प्रकार इसकी उपासना करता है। शि शा बालांकि बोला, मनुष्य के चलने में जो शब्द होता है, उसकी मैं उपासना करता है। ग्रजात शत्रु ने कहा इस विषय में तू मुक्तसे संवाद मत कर। मैं उसका प्राणा समक्त कर उपासना

वरता हं-जो इस प्रकार इसकी उपासना करता है वह ग्रथवा उसको प्रजा योग्य समय के पहिले नहीं मरती ॥ १२ ॥ बालािक बोला, छाया में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ। ग्रजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुफसे संवाद मत कर। उसको मृत्यु समभकर मैं उसकी उपासना करता हूँ। इस प्रकार जो इसकी उपासना करता है वह अथवा उसकी प्रजा योग्य समय से पहले मृत्यु को प्राप्त नहीं होती ॥ १३॥ बालाकि बोला; शरीर में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता है अजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुभसे संवाद न कर । उसकी प्रजापति समभकर मैं उसकी उपासना करता हूँ। इस प्रकार जो उसकी उपासना करता है उसकी प्रजा भ्रीर पशु वृद्धि को प्राप्त होते हैं ॥ १४॥ बालांकि बोला, जो प्राज्ञ ग्रात्मा है ग्रीर जिससे सोया हुग्रा पुरुष स्वप्न में भ्रमण करता है उस ग्रात्मा की मैं उपासना करता है। ग्रजात शत्रु ने कहा, इस विषय में तू मुभसे संवाद मत कर। वह राजा यम है ऐसा समभकर मैं उसकी उपासना करता हैं। इस प्रकार जो उसकीं उपासना करता है उसकी श्रेष्ठता को सब कोई स्वीकार करते है।। १४।। बालाकि बोला-दाहिने नेत्र में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ। अजात शत्रुने कहा - इस विषय में तू मुक्तसे संवाद मत कर। यह पुरुष नाम का ग्रात्मा, ग्रग्नि का ग्रात्मा तथा तेज का ग्रात्मा है ऐसा समभ कर मैं इसकी उपासना करता हूँ। इस प्रकार जो इसकी उपासना करता है वह इन सबका ग्रात्मा होता है।। १६॥ बालािक वोला—बांए नेत्र में जो पुरुष है उसकी मैं उपासना करता हूँ। ग्रजात शत्रु ने कहा—इस विषय में तू मुक्तसे संवाद मत कर। यह पुरुष सत्य का ग्रात्मा, विद्युत् का ग्रात्मा तथा तेज का ग्रात्मा है, ऐसा समक्त कर मैं उसकी उपासना करता हूँ। इस प्रकार इसकी उपासना करने वाला पुरुष इन सबका ग्रात्मा होता है।। १७।।

इस पर अजात शत्रु चुप होगया। तब अजात शत्रु ने कहा—क्या इतना ही तू जानता है? गार्ग्य ने कहा—इतना ही जाना है। अजात शत्रु बोला—मैं तुभसे ब्रह्म का वर्णन करता है, ऐसा कह कर वृथा ही तू सुभसे संवाद करने को आया है। हे बालांकि, इन सब पुरुषों का जो कर्त्ता है, उसी ने यह विश्व उत्पन्न किया है ग्रीर वहीं एक जानने के योग्य है।

तदन्तर हाथ में सिमधा ग्रहण करके बालािक उसके पास जाकर बोला—मैं तेरे पास (शिष्य भाव से) ग्राया हूँ। ग्रजात शत्रु ने कहा—क्षित्रिय बाह्मण को उपदेश दे यह ग्रयोग्य होगा। चल मैं तुभे समभाता हूँ। पश्चात् उसका हाथ पकड़ कर वह चलने लगा। वे दोनों एक सोये हुए पुरुष के पास गये। ग्रजात शत्रु ने पुकारा—हे ब्रह्मन्. शुद्ध वस्त्र वाले। हे सोम राजन्। परन्तु वह चुप रहा। पश्चात् उसने उसको हिला के जगाया—तब वह उठ कर खड़ा हुग्रा। तब ग्रजात शत्रु बोला—यह पुरुष कहां सोया था, वह कहां था ग्रौर इस प्रकार से वह कहां से ग्राया। बालािक यह नहीं जानता था!। १८॥ इस पर ग्रजात

शत्र बोला-वह पुरुष कहां था ग्रौर कहां से इस प्रकार ग्राया-इसका उत्तर यह है—हृदय में हिता नाम की नाड़ियां उस पुरुष के हृदय से प्रीतता तक फैली हुई हैं। एक बाल के सहस्र भाग के समान ये नाड़ियां सूक्ष्म हैं। इनमें शुभ्र, काला, पीला और लाल इस प्रकार के ग्रनेक रंग का रस भरा रहता है। मनुष्य सोने पर स्वप्न नहीं देखता तब वह इन नाड़ियों में होता है। इस समय वह प्राण के साथ एक रूप होता है। वाणी सब नामों को लेकर इस समय उसको प्राप्त होती है। फिर चक्षु सम्पूर्ण श्राकार लेकर उसको प्राप्त होता है। कर्ण सब शब्द लेकर उसको प्राप्त होता है। मन सम्पूर्ण विचार लेकर उसको प्राप्त होता है। जब यह जाग उठता है तब जैसे जलते हुए ग्रग्नि से चारों तरफ़ चिनगारियां उठती हैं वैसे ही उस ग्रात्मा से प्राप्त (वाग्गी इत्यादि ) बाहर निकल कर ग्रपने ग्रपने स्थान पर जाते हैं। प्रारा से देवता और देवताओं से लोक बाहर निकलते हैं और जिस प्रकार छुरी के घर में छुरी रहती है अथवा अग्नि कुण्ड में भ्रग्नि रहता है इसी प्रकार यह प्राज्ञ भ्रात्मा चोटी से पैर के नख तक शरीर में प्रवेश करता है ॥ १६॥ जैसे किसी सेठजी के पीछे उसके सेवक जाते हैं वैसे ही (बाग्गी ग्रादिक) सब ग्रात्मा इस ग्रात्मा के पीछे जाते हैं। जिस प्रकार प्रधान पुरुष ग्रपने स्वजनों के साथ भोजन करता है वैसे ही यह प्राज्ञ श्रातमा इन ग्रात्माग्रों के साथ भोजन करता है। तथा लोक धनो का अनुसरण करते हैं वैसे ही यह इतर आत्मा इस आत्मा का

श्चनुकरण करते हैं। जब तक इन्द्र को इस ग्रात्मा का ज्ञान नहीं था तब तक वह ग्रसुरों से जीता गया—परन्तु जब उसको इसका ज्ञान हुग्ना तब उसने ग्रसुरों को जीत लिया तथा उसको समस्त देवताग्रों में श्रेष्ठता, स्वाराज्य ग्रौर ग्राधिपत्य की प्राप्ति हुई। वह सम्पूर्ण प्राणियों में श्रेष्ठता, स्वाराज्य ग्रौर ग्राधिपत्य को प्राप्त होता है—जो इस प्रकार जानता है, जो इस प्रकार जानता है।। २०॥

।। इति कौषीतिक ब्राह्मगोपनिषत् समाप्त ।।

# अथर्वशिखोपनिषत्।

#### [80]

ग्रंगरिस कुल में उत्पन्न हुए ऋषि पैप्पलाद ग्रौर सन्तकुमार ने अथर्व मुनि से पूछा "हे भगवन् ! प्रथम ध्यान करने योग्य क्या है ? वह घ्यान क्या है, घ्याता कौन है ग्रीर घ्येय क्या है ?'' इसके उत्तर में श्रथर्व मुनि ने कहा ''ॐकार यह श्रक्षर प्रथम ध्यान करने योग्य है ग्रौर वह परब्रह्म है । उसके चार पाद ग्रौर चार वेद हैं इसलिये वह चार पाद वाला कहलाता है । वह ॐकार ग्रक्षर ग्रौर परब्रह्म है। उसकी प्रथम मात्रा ग्रकार पृथ्वी रूप है तथा वह ऋचा वाले ऋग्वेद रूप है उसका ग्रधि-ष्ठाता ब्रह्मा है, वसुदेव है, गायत्री छंद है ग्रौर गाईपत्य ग्रग्नि है। उसको दूसरी मात्रा उकार श्रन्तरिक्ष रूप है, वह यजुष् से यजुर्वेद रूप है, उसका अधिष्ठाता विष्णु, देव इन्द्र, त्रिष्ठुप छंद और दक्षिणाग्नि है। तीसरी मात्रा मकार स्वर्ग रूप भ्रौर साम के मंत्रों से सामवेद रूप है, उसका ग्रिधष्ठाता रुद्र देव, ग्रादित्य जगती छंद स्रौर स्राह्वनीय स्रग्नि है। स्रन्त की सर्ध मात्रा सोम लोक रूप है, वह ग्रथर्वएा के मंत्र से ग्रथर्व वेद रूप, संवर्तक, ग्रग्नि, मरुद्, विशट ग्रौर एकषि ग्रौर भास्वती रूप है। प्रथम मात्रा रक्त पीत है और ब्रह्मा देवता वाली है। दूसरी मात्रा स्वेत कृष्ण है और विष्णु देवता वाली है। तीसरी मात्रा शुभ स्रश्भ वाली शुक्ल है और वह रुद्र देवता वाली है। अन्तिम चौथी अर्ध मात्रा विद्युत् वाली ग्रौर सर्व वर्गा वाली है ग्रौर वह पुरुष देवता वाली है। यह ॐकार चार ग्रक्षर वाला, चार पाद वाला, चार मस्तक वाला ग्रीर चतुर्थ मात्रा रूप है। ये स्थूल, सूक्ष्म, दीर्घ ग्रौर प्लुत हैं। ॐ तीन वार उच्चार करने के पीछे चौथी वार ॐकार कहने से शान्तात्मा प्रगाव युक्त होता है। सब ॐकार रूप है ऐसा कहा है। एक वार ॐकार उच्चार करने से एक वार ग्रात्म प्रकाश होता है। वह प्राणोंको कर्ष्व गति में ले जाता है इसलिये ॐकार कहलाता है। ॐकार को प्रलय रूप कहने में ग्राता है, कारण वह सब प्राणों का प्रलय करता है। वह सब प्राणों को परमात्मा में नमाता है इसलिये प्रणव कहते हैं। उसने चतुर्थावस्था में स्थिति की है इसलिये वह सब वेदों ग्रौर देवों का कारए। रूप, सब वाच्य वस्तु ग्रौर प्रगाव रूप है ॥ १ ॥ उसको देव रूप कहते हैं क्योंकि वह सबका रक्षरा करता है। सब दु:खों से मनुष्य का तारए। करता है इसलिये उसको तारक कहते हैं। सब देवताय्रों का प्रवेश स्थान होने से उसको विष्णु कहते हैं। सबका वर्धन करता है इसलिये ब्रह्मा है। सबके अन्तर में रहे हुए ध्येयों को दीप के समान प्रकाश करता है इसलिये प्रकाश है । शरीर के हृदयाकाश में विद्युत् के समान प्रकाश करने वाला होने से उसको सत् ॐ कहते हैं। विद्युत के समान बारम्बार गति करके सब दिशाश्रों को भेदन करता है और सब लोकों को व्याप्त करके रहता है इसलिये इसको व्यापक

श्रौर महादेव कहते हैं ।। २ ।। इसकी प्रथम मात्रा जागत ग्रवस्था हैं, दूसरी मात्रा स्वप्नावस्था है, तीसरी मात्रा सुषुप्ति है ग्रीर चौथी मात्रा तुरीया है। हर एक मात्रा ग्रन्य मात्रा में मिलने से सब पापों का लय होता है और वह स्वयं प्रकाश और स्वयं ब्रह्म हो जाता है। इसलिये उसको सिद्धिकर कहते हैं और घ्यानादि में इसकी योजना की जाती है। सब इन्द्रियों का उपसंहरएा कर्ती श्रीर सबका धारण कर्ता होने से ब्रह्म तुरीय है। सब इन्द्रियों की स्थापना मनमें करके ध्यान विष्णु रूप है। प्राण सह इन्द्रियोंकी मनमें स्थापना करने से ध्याता रुद्र है। इन्द्रिय प्रारा ग्रौर मनकी नाद क म्रांतमें परमात्मामें स्थिति होने से ध्येय ईशान है ऐसे महादेव का घ्यान करना । येसव-ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, इन्द्र ग्रीर भूतोंके साथ सब इन्द्रियों की उत्पत्ति उसमें से होती हैं। कारण का कारण नहीं होता । ध्याता कारण रूप है ग्रीर सब ऐश्वर्य युक्त सर्वेश्वर ध्येय रूप है। ऐसे शिवकाक्षरा भरसे ग्रधिक ग्राकाशमें स्थिर घ्यान करने से चोहत्तर (७४) वार सौ सौ यज्ञ करने का जो फल होता है, वह सब फल प्राप्त होता है। उसकी 🕉 में गित होती है। सर्व ध्यान, योग श्रौर ज्ञान का जो फल है वह अँकार है। वह वेद रूप, पर रूप, ईश रूप, शिव रूप, एक रूप, ध्येय रूप ग्रीर कल्यारा कर्ता रूप है। सब वस्तु का त्याग करके इस संपूर्ण ग्रथर्व शिखा का जो ग्रध्ययन करता है सो द्विज गर्भवास के भय से निष्टत होता है। सचयुच गर्भवास से मुक्त होता है ।। १॥ 👫

।। इति ग्रथर्वशिखोपनिषत् समाप्त ॥

### शरभोपनिषत्।

### [8=]

भगवान् पैप्पलाद ऋषि एकबार ब्रह्माजी से बोले 'हे भगवन्, ब्रह्मा विष्णु ग्रीर रुद्र इनमें से ग्रधिकतर ध्यान करने योग्य कौन है सो ग्रापही हमसे कह दीजिये'। पितामह ब्रह्मा ने उसको उत्तर दिया हे पैप्पलाद वाक्य को सुनो। जिसने बहुत ही पुण्य किये हों उसी को यह परमेश्वर प्राप्त होता है, जिसके ग्रंग से मैं उत्पन्न हुमा हूँ स्रौर जिसको मुख्य विष्णु रुद्र तथा मुख्य सुरेन्द्र मोह के कारण जान नहीं सकता।। १।। जो सबका प्रभु है, श्रेष्ट्र है पिता और महेश्वर है जो ब्रह्मा को धारण करता है जो सब वेदोंका निर्एाय करता है और जो श्रेष्ट्र और देवताओं का पिता और प्रभु है ॥ २ ॥ मेरा तथा विष्णु का भी पिता है [उसको नमस्कार है ] जो अन्त काल में सब लोकों का संहार करता है ॥ ३ ॥ वही एक सबसे श्रेष्ठ श्रीर वरिष्ट है जिस महा बलवान महेश्वर ने शरभ का घोर रूप धारण करके लोकों का नाश करने वाले नृसिंह को मार दिया ।। ४॥ रुद्र जब विष्णु को दोनों पैर पकड कर लेजाते थे तब पीछे ? सब देव ग्राने लगे ग्रौर कहने लगे, 'कृपा करके पुरुषोत्तम विष्णु का वध न कीजिये ग्राप महान् हैं ग्रीर ग्रापही की जय है।' तब भगवान रुद्र ने विष्णु को तीक्सा नखों से विदारित किया। तबसे चर्म को धारण करने वाला रुद्र महावीर तथा वीरभद्र नाम से प्रसिद्ध हुग्रा॥५—६॥ ऐमा एक रुद्र ही सबके लिये सब सिद्धियों के साधनार्थ पूजन करने योग्य है।

'जिसने ब्रह्मा का पांचवां मुख नष्ट कर दिया उस रुद्र को नमस्कार है।। ७।। जो ललाट से निकले हुए ग्रग्नि से सब जगत को भस्म कर देता है ग्रौर पुनः उत्पन्न करके पालन भी करता है ग्रौर इस प्रकार ग्रपना सामर्थ्य प्रकट करता है; उस रुद्र को नमस्कार है ॥ ५ ॥ जिसने बांए पैर से काल को मार डाला और धधकता हुम्रा विप उसने पीलिया था, उस रुद्र को नमस्कार है।। ६।। जिसके बांए चरण पर विष्णु ने अपनी आंख निकाल कर चढ़ादी और इस पूजन से संतुष्ट होकर जिसने विष्णु को चक्र दे दिया, उस रुद्र को नमस्कार है।। १०॥ दक्ष यज्ञ में सब देवोंका पराजय करके जिस वीरने विष्णुको नाग पाशसे बांधडाला था, उस रुद्रको नमस्कार है ॥११॥ जिसके चन्द्र सूर्य ग्रीर ग्रनिन ऐसे तीन नेत्र हैं, जिसने लीला मात्र से त्रिपुर को जलाया था श्रीर जिससे सब देव गए। पशुता ही (दीनता) को प्राप्त हुए ग्रौर ग्राप पशुपति वन गये, उस रुद्र को नमस्कार है॥ १२॥ मत्स्य, कर्म, वराह,नृसिंह, वामन ग्रादि विष्णुको भी श्रमित करके पीड़ा पहुँचाता है, कामदेव और यम को जिसने भस्म किया, उस रुद्र को नमस्कार है।। १३।। इस प्रकार नाना विध स्तुति करके देव लोगों ने नीलकण्ठ महेश्वर से क्षमा मांगी। फिर परमेश्वर ने

ताप त्रय तथा जन्म मृत्यु जरा ग्रौर व्याघि, इनसे उत्पन्न होने वाले नाना प्रकार के दुःखों का संहार किया ॥ १४॥

इस प्रकार के मन्त्रों से प्रार्थित होने पर उस ग्राद्य भगवान सब के ग्रात्म रूप शङ्कर ने सबकी रक्षा की ॥ १४ ॥ मन वाणी से ग्रगोचर ग्रौर स्तुति करने के योग्य ऐसे महेश्वर को स्तुति करके श्रीविष्णु जिसके चरण कमलों को प्राप्त करने को इच्छा रखते हैं ॥ १६ ॥ भक्ति से नमस्कार करने वाले ऐसे विष्णु पर छद्र प्रसन्न हुए ।

जिसको न प्राप्त करके वाणी मन के साथ लौट जाती है ऐसे ब्रह्मानन्द को जानने वाला कभी भी भय को प्राप्त नहीं होता ॥ १७ ॥ ब्रात्मा अणु से भी अंगु है और महान् से भी महान् है और वह सब प्राणियों के हृदय रूप गुफा में खुपा रहता है। उस द्रष्टा रूप महान् ईश्वर को शोक रहित पुष्ठ ईश्वरानुग्रह से देखता है ॥ १८ ॥ विश्वष्ठ, गुक और वामदेव तथा ब्रह्मा आदि देवता जिसका हृदय में ध्यान करते हैं और सनत् सुजान तथा सनातन आदि जिसकी स्तुति करते हैं वह भगवान आदि देव महेश्वर हैं ॥ १६ ॥ महेश्वर सत्य नित्य और सर्वसाक्षा है। वह नित्य आनन्द रूप निविकल्प और कथन करने योग्य नहीं है। भगवान् गिरीश की शक्ति किसीको कल्पना नहीं हो सकती अपने अज्ञान ही से हमने उसके स्थान आदि की कल्पना की है।। २० ॥ हे आचार शील, उसकी माया मेरे लिये तथा

विष्णु के लिये भी अत्यन्त मोह उत्पन्न करने वाली है। वह अत्यंत दुस्तर है तो भी उसके चरण कमलों के ध्यान से वह सहज पार की जा सकती है।। २१।।

सव जगत् का कारण विष्णु है वह अपने ग्रंश रूप जीवों के साथ मेरे ही ग्रंश से उत्पन्न होकर समस्त विश्व की रक्षा करता है ॥ २२ ॥ काल पाकर अन्य सव नष्ट होजाता है इसलिये सव मिथ्या है सबका ग्रास करने वाले उस ज्ञूलधारी, महादेव, महे-श्वर ग्रौर कृपा करने वाले ऐसे रुद्रको नमस्कार है ॥ २३ ॥ नाना विध सृष्टि में सबसे पृथक् ऐसा विष्णु सबसे महान् है वह तीनों लोकों को व्याप्त कर भूतोंके स्रात्म रूप से सब भोग भोगते हुए भी अव्यय रहता है।। २४॥ चार आहुतियोंसे फिर चार आहु-तियोंसे फिर पांचसे ग्रौर फिर दो ग्राहुतियों से जिसके लिये हवन किया जाता है वह विष्णु मुफ्त पर प्रसन्न हो।। २५॥ ग्रपण ब्रह्म है, हिव ब्रह्म है ब्रह्म रूप ग्रग्निमें ब्रह्म रूप कर्ताके द्वारा जो हवन किया गया है वह भी बहा ही है इसलिये ब्रह्म रूप कर्म में समाधिस्थ पुरुष द्वारा ब्रह्म ही प्राप्त होने योग्य है ॥ २६ ॥ शर जीव है जिसके ग्रंगोंमें स्वयम् हरि नित्य प्रकाशते हैं वह शरभ हे महामुने, मोक्ष देने वाला साक्षात् ब्रह्म ही है।। २७॥

जिसकी माया से ममतादि के कारण देवता गण मोहको प्राप्त हुए हैं उसके महिमा का ग्रल्प ग्रंश भी कहने के लिये कोई

भी समर्थ नहीं है ॥ २८ ॥ परसे पर ब्रह्म है उसके परसे पर विष्णु है और उसके परसे भी पर ईश है इसलिये उसके बरावर अथवा अधिक कोई भी नहीं है ॥ २६ ॥ शिव ही एक और नित्य है और सब मिथ्या है इसलिये व्येय रूप विष्णु आदि सब देवताओं को त्याग कर ॥ ३० ॥ सब संसार से छुड़ाने वाले केवल एक ही का व्यान करना चाहिये। सबका संहार करने वाले उस महेश्वर को नमस्कार है ॥ ३१ ॥

यह पैप्पलाद ऋषिको प्राप्त हुया महा शास्त्र रूप उपनिषत् हर किसी को नहीं देना चाहिये, ग्रथवा जो नास्तिक, कृतघ्न, दुर्व्यवसायी, दुराचारी ॥ ३२ ॥ दांभिक, निर्दय, शठ ग्रथवा भूठ बोलने वाला हो उसको न देना चाहिये। जो ग्रच्छा काम करने वाला, भक्त सदाचारी, सुशील ॥ ३३ ॥ गुरु भक्त, शम दम युक्त ग्रौर सीधा हो, शिव भक्त हो, देवाज्ञा के ग्रनुसार वृद्धि रखने वाला हो ॥ ३४ ॥ जो हे सुन्नत, ग्रपनेमें भक्ति रखता हो ग्रौर कृतघ्न न हो उसी को यह देना चाहिये। ग्रन्थथा किसी को न देकर हे द्विज श्रेष्ठ ! इसकी रक्षा करनी चाहिये॥ ३४ ॥ पैप्पलाद ऋषि को प्राप्त हुग्रा यह महा शास्त्र जो पढ़ता है ग्रौर ब्राह्मणोंको सुनाता है, वह जन्म मरणसे मुक्त होजाता है। जो जानता है वह ग्रमृतत्त्व को प्राप्त होता है। वह पुनः गर्भ में ग्राने से मुक्त होजाता है। उसके सुरा पान के दोष की निवृत्ति हो जाती है। सुवर्ण चोरीके दोष से वह निवृत्त होजाता है। ब्रह्म हत्या का पातक उसमें हो तो वह नष्ट होजाता है। गुरुकी स्त्री से गमन किया हो तो उस दोष से भी उसकी निवृत्ति हो जाती है। सर्व वेदों के ग्रध्ययन का उसे फल मिलता है। सब देवों के ध्यान का उसे फल मिलता है। वह सब महापातक ग्रौर उप पातकों से रहित हो जाता है। इसलिये वह शिवजी के ग्राश्रय को प्राप्त होता है। ग्रौर शिवको प्रिय होने से शिवसायुज्यको प्राप्त होता है। उसका पुनरागमन नहीं होता, उसका पुनरागमन नहीं होता, वह ब्रह्म हो होजाता है। इस प्रकार भगवान ब्रह्मा बोले ऐसा यह उपनिषत् है।

॥ इति शरभोपनिषत् समाप्त ॥

### पाशुपत ब्रह्मोपनिषत्।

#### [88]

एक बार स्वयंभू ब्रह्मा को 'मैं प्रजा उत्पन्न करूं' इस प्रकार की इच्छा हुई और सब कामनाश्रों को पूर्ण करने वाले रुद्र और कुबेर उत्पन्न हुए। ब्रह्मा का पुत्र कुबेर और वालिखल्य स्वयंभू से पूछने लगे, 'जगत की विद्या कौन सी है ? जाग्रत और तुरीय के देवता कौन है ? जगत किसके वश में है ? काल का क्या प्रमाण है ? सूर्य चन्द्र तथा ग्रहादि किसकी ग्राज्ञा से प्रकाशते हैं ? और किसकी मिहमा ग्राकाश के सहश (विशाल) है ? सो मैं सुनना चाहता हूँ। ग्रापके सिवाय और कोई इन बातों को नहीं जानता इसलिये हे ब्रह्मन्, ग्रापही कहिये।'

स्वयंभू बोले, 'इस जगत की मात्रुका वर्णमाला रूप माता विद्या है। वह दो वर्णवाली ('हंस' रूप) और तीन वर्ण वाली (प्रणवात्मक) हैं; द्विवर्ण वाली (हंसात्मक) विद्या तीन वर्ण युक्त (प्रणवस्वरूप ही) हैं। चार मात्रा वाला ॐकार मेरा प्राणरूप देवता है। मैंही तीनों जगत का एक मात्र पति हूँ और मेरे ही वश सब युग हैं। रात्रि और दिन आदि ये सब मुभही से कालरूप से उत्पन्न हुए हैं। सूर्य का तेज और चन्द्र नक्षत्र और ग्रह आदि की ज्योति यह मेरा ही रूप है। मेरी तीन शक्तिवाली माया रूप ही यह आकाश है मुभसे अन्य कुछ भी

नहीं है। तमोगुणी मायारूप रुद्र है, सत्त्वगुणी मायारूप विष्णु और रजोगुणी मायारूप ब्रह्मा है। इन्द्रादि रजोगुण श्रीर तमो-गुण दोनों से युक्त है, इनमें कोई भी सात्त्विक नहीं है, एक अघोर (शिव) सर्व साधारण स्वरूप है।

समस्त यज्ञों का कर्ता पशुपति रुद्ध है। यज्ञदेव रुद्ध है, विष्णु अध्वर्यु और होता इन्द्र है, महेश्वर का मानस ब्रह्मही यज्ञ का भोक्तारूप देवता है। 'हंसः सोहं हंसः' यही वह मानस ब्रह्म है। इसमें तन्मय होने के लिये करने का यज्ञ ही नादानुसंघान है। तन्मयत्व का विकार ही जीव भाव है। हंस परमात्मा स्वरूप है। हंस ही भीतर वाहर चलता है। जब भीतर जाता है अवकाश रहित स्थान में रहने वाला वही सुपर्ण पक्षी (ईश्वर) स्वरूप हंस है।

छियान्नवे तत्त्वों के तंतुग्रों से व्यक्त, चित् के तीन सूत्रों से चिन्मय, नव तत्त्वों को तीन गुणा किया हुग्रा, बह्या, विष्णु ग्रौर शिव स्वरूप तोन ग्रग्नियों से युक्त ग्रौर चिद्ग्रन्थि से बंधा हुग्रा, ग्रह्मैत की गांठ वाला, यज्ञ का साधारणा ग्रंगरूप बाहर भीतर प्रकाशने वाला ग्रौर यज्ञ के ग्रंगरूप (यज्ञोपनीत स्वरूप) ब्रह्म स्वरूप हंस ही हैं। उपवीत के लक्षणा रूप सूत्र ब्रह्म के प्रति यज्ञ ले जाते हैं ग्रौर ब्रह्म के ग्रंग रूप लक्ष्मणों से युक्त यज्ञसूत्र होता है, वही ब्रह्मसूत्र है। यज्ञसूत्र के साथ सम्बन्ध रखने वाला ब्रह्मयज्ञ उसका स्वरूप है। मात्रा उसके ग्रंग हैं। इस मानसिक यज्ञ का हंस यज्ञसूत्र है। ब्रह्मयज्ञ

मय प्रगाव ब्रह्मसूत्र है। प्रगाव के भीतर रहने वाला हंस हो यह ब्रह्मसूत्र है। वही ब्रह्मयज्ञ मय मोक्ष का साधन रूप है।

ब्रह्मसंध्या की किया मानसिक याग है। संध्या करना यानी मिलाना यही इस मानसिक याग का लक्षरा है। यज्ञसूत्र प्रणाव है। जो ब्रह्मयज्ञ किया से युक्त है वह ब्राह्मरा है। ब्रह्मचर्य से देव रहते हैं और यज्ञों में सूत्र रूप हंस के साथ अनुसंधान रहता है। हंस और प्रणाव का अभेद है।

हंस की तीनों काल में प्रार्थना होती है तीन काल तीन वर्ग है। तीन ग्रांग्न से करने का यह याग है। तीन ग्रांग्न रूप ग्रांत्मा की ग्राकृति ग्रोंर वर्ग वाले ॐकार रूप हंस का ग्रनुसंधान करना ग्रन्तर्याग है। चित् के स्वरूप के समान तन्मय होना तुरीय का स्वरूप है। ग्रान्तर ग्रांदित्य में ज्योति स्वरूप हंस है। यज्ञांग (हंस) ही ब्रह्मप्राप्ति का उत्तम साधन है। इसलिये ब्रह्मप्राप्ति की साधना में उस प्रगाव रूप हंस का ग्रनुसंधान रूप ही ध्यान किया करते हैं।

ब्रह्मा के पुत्र वालखिल्य ऋषि फिर स्वयंभू ब्रह्मजी से बोले, भगवन् श्राप सब जानते हैं; कहिये, हंससूत्र कितने होते हैं और उनका प्रमाण कितना है। भगवान् बोले, "हृदय रूप सूर्यके किरणों की संख्या बहत्तर है। चित्सूत्र रूप घ्राण से स्वर के साथ निकलने वाली प्रणाव धारा बहत्तर श्रंगुल की होती है: बार्यी बाह और कमर की दाहिनी और, इनके बीच में परमात्मा हंस रहता है। यह ग्रत्यन्त गुह्य बात ग्रन्यत्र कहीं भी विदित नहीं है। ग्रमृत रूप फल को पाये हुए उस प्रकाशक हंस को सर्वकाल जानते हैं। प्रगाव रूप हंस का सदा ध्यान किये बिना मुक्ति नहीं होती।

रंगे हुए नौ सूत्र (स्थूल यज्ञोपवीत) को जो धारण करते हैं वे भी वह ब्रह्म है यही मानकर उपासना करते हैं। परन्तु इन मनुष्यों को अन्तरादि रूप ब्रह्म का पता नहीं है। सूर्य जगत का प्रकाश करता है ऐसा जानकर वे बुद्धिमान मनुष्य अपनी शुद्धि के निमित्त या ज्ञान के निमत्त प्रार्थना करते हुए उसकी उपासना करते हैं। वाजपेय यज्ञ ही पशुपित है, इन्द्र देवता इसमें अध्वर्यु है अहिंसा धर्मयाग है। इसमें परमहंस अध्वर्यु और परमात्मा पशुपित देवता है। वेद और उपनिषदों में प्रति-पादित ब्रह्म ही की ये स्वाध्यायशील ब्राह्मण उपासना करते हैं।

(पशुपित रूप) महायज्ञ का ज्ञान ही अश्वमेध है। उसके बल ही से वे ब्रह्म की उपासना करते हैं। पहिले कह आये वह ब्रह्मयज्ञ की साधना ही सबके लिये मोक्ष मार्ग है।

इस पर ब्रह्मा के पुत्र वालखिल्य ऋषि बोले, हंस ऋषि का उदय हुम्रा' यानी ब्रह्माजी के उपदेशसे उनको म्रात्मज्ञान होगया। तब स्वयंभू तिरोधान होगये। वालखिल्य ने जाना कि वेद और उपनिषदों में प्रतिपादित हंस ज्योति ही छद्र है, संसार से तारने वाला प्रणाव ही पशुपति है।। इति पूर्वकाण्ड ।।

सहज रूप से 'हंस हंस' इस प्रकार ग्रखंड जाप हो यही वर्गा ब्रह्म है ग्रीर ब्रह्म के प्रति पहुंचाने वाला है। यही परमात्मा है ग्रौर पुरुष यही है ॥ १ ॥ स्वयं ब्रह्म तुल्य होजाय उसका स्वरूप भी क्या और उसकी कथा भी क्या ? ब्रह्म ज्ञान रूप संध्या ही में ज्ञानियों का काल जाता है। हंस श्रीर श्रात्मा की एकता होजाती है ऐसी ग्रवस्था में उसके ग्रवस्थादि रूप प्रजा किस प्रकार हो सकती है।। २।। भीतर होने वाले प्रएाव नाद से विदित होने वाला हंस ही सब ज्ञान को करने वाला है। ( वाहर होने वाले ज्ञान के हेतु रूप ) अन्तरानुभव स्वरूप होने से गूढ़ ऐसा वही ज्ञान नाल में विराजता है ।! ३ ।। वही शिव शक्ति रूप है ग्रौर चैतन्य मय है ग्रीर ग्रानन्द से जाना जाता है। वह नाद बिंदू ग्रीर कला तीन नेत्रों से समस्त जगत ( चेतन ) विचेष्टित है ॥४॥ उसके तीन ग्रंग ( शरीर ) हैं तीन शिखाएँ ( ग्रवस्थाएं ) हैं, दो ग्रथवा तीन मात्राभों के साथ उसकी श्राकृति देखने में ग्राती है। इस प्रकार भीतर ज्ञान स्वरूप होने से गूढ़ ऐसा यह आत्मा इन्द्रियों से बाहर निकलता है।। ४।। समस्त विश्व के सूत्र रूप ऐसे ब्रह्म को जानना चाहिये श्रौर उसको जानने के लिये विधि के अनुसार हंस रूपी सूर्य का प्रगाव के साथ ध्यान भी जानना चाहिये ऐसा ज्ञानसागर में कहा है।। ६॥ इसको जानने ही से उस ज्ञानसागर को जाना जाता है।

स्वयं शिव या पशुपति ही सबका सर्व काल साक्षी है।। ७।; और सबके मन का वहीं नियमन और प्रेरएा। करता है। उसकी प्रेरणा ही से मन विषय में जाता है, प्राण चेष्टा करते हैं ग्रौर वागाी बोलती है।। पा चक्षु रूप देखता है, कान सब सुनते हैं श्रौर श्रन्य सव इन्द्रियां भी उसीकी प्रेरणा से ॥ ६॥ श्रपने अपने विषय को ग्रहरा कर उसमें प्रवृत्त होती हैं। इसका प्रवर्त-कत्व भी माया ही से है ग्रपने स्वभाव से नहीं है।। १०।। श्रोत्र श्रात्मा में श्रध्यस्त है ग्रौर स्वयं पश्पित ही श्रोत्र में ग्रनुप्रवेश करके श्रोत्र को श्रोत्रत्व प्राप्त कराता है ॥ ११ ॥ ग्रात्मा में ग्रध्यस्त मनमें परमेश्वर प्रवेश करके उसीमें रह कर उसका नियमन करते हुए उसको मनस्त्व प्रदान करते हैं।। १२।। वही जाने हुए से ग्रौर न जाने हुए से भिन्न है ग्रौर ग्रन्य कल्पित इन्द्रियों का भी वही ईश्चर ॥ १३ ॥ उनका नियमन करके उन उनके रूप देता है। इसीलिये चक्षु, वाचा, मन तथा ग्रन्य इन्द्रियां॥ १४॥ उस स्वयं प्रकाश रूप परमात्मा को नहीं प्राप्त होती। जो ब्रह्मको अंत:-कररा के विषय रूप से नहीं परन्तु प्रत्यक् प्रकाश रूप अपने त्रात्मा ही से जानता है ॥ १५ ॥ तर्क प्रमाण के बिना ही अन्-भव से जानता है, वही यथार्थ रूप से ब्रह्म को जानता है।

प्रत्यगात्मा परम प्रकाश रूप है श्रौर माया महान् श्रन्थकार रूप है।। १६।। ऐसा होने पर प्रत्यगात्मा में माया किस प्रकार संभव है। इसलिये तर्क श्रौर (श्रुति) प्रमाणोंसे तथा श्रनुभवसे निश्चय होता है कि चैतन्यघन ॥ १७॥ एक श्रौर श्रपने ही प्रकाश से प्रकाशित होने वाले, ऐसे परमात्मा में माया है ही नहीं। यह बिद्या श्रौर यह श्रविद्या, यह हिंह व्यावहारिक है.

पारमाधिक नहीं है।। १८।। तत्त्व दृष्टि से ये कुछ नहीं है, केवल एक तत्त्व ही है। व्यावहारिक दृष्टि उसी के प्रकाश से होने से।। १६।। एक सतत यानी अखण्ड प्रकाश ही रहा, इसिलये भी अद्वैत ही है। अद्वैत है यह कहना भी उस प्रकाश के अभेद ही से है।। २०।। इस प्रकार सब उसका प्रकाशही प्रकाश है, इसिलये (बोलना भी व्यर्थ है) मौन ही शोभा देता है।

जिसको यह परमार्थ स्वयं ही प्रकाशित हुआ है।। २१।। वह न जीव है न ब्रह्म न श्रीर कुछ है। उसको न वर्ण हैं न ग्राश्रम ॥ २२ ॥ उसको न धर्म है न ग्रधर्म, न विधि है न निषेध। जव सब कुछ उसे स्वयं ही ब्रह्म रूप से प्रकाशता है।। २३।। तब दुःखादि भेद वाला यह स्राभास भी उसको नहीं दीखता। परमात्मा को जानने वाला जीवादि रूप जगत को देखते हुए भी ॥ २४ ॥ नहीं देखता, चिद्रूप ब्रह्म वस्तु ही देखता है। धर्मी ग्रौर धर्म की बात भेद के रहते हुए ही पृथक् है।। २४।। भेद, ग्रभेद तथा भेदाभेद ये साक्षात् रूप से परमात्मा में ग्रपने से भिन्न रूप से नहीं है, वह ही स्वयं सर्वदा वर्तमान है।। २६॥ वस्तू रूप से ग्रथवा ग्रवस्तु रूप से साक्षात् ब्रह्म ही विराजमान है। ऐसा होने से, ब्रह्म को जानने वाल। ज्ञानी किसका ग्रहरा वा त्याग करे।। २७।। सबका अधिष्ठान, उपमा रहित, वार्गी और मनका ग्रविषय दृष्टि का ग्रविषय, ग्रग्राह्य, ग्रज, रूप रहित ॥२८॥ ग्रांख कान से रहित, तथा उनके ग्रर्थ से पर, हाथ पैर रहित तथा नित्य विभु, सर्वत्र उपस्थित श्रौर ग्रत्यन्त सुक्ष्म ऋध्ययन ॥२६॥

ऐसा यह मृत्यु रहित ब्रह्म ही है। उसके आगे और पीछे श्रेष्ठ प्रकार का ब्रह्मानन्द ही है, बांए दांए भी वही श्रेष्ठ ब्रह्मानन्द वर्तमान है।। ३०।। वह अपने में ही सबको अपने रूप से निर्भयता पूर्वक देखता है। ऐसा देखने वाला मुक्त (ज्ञानी) ही मुक्त नहीं होता परन्तु बद्ध (अ्ज्ञानी) भी मुक्त हो जाता है।। ३१।।

इस प्रकार की यह पर विद्या सत्य से, तप से तथा ब्रह्मचर्यादि धर्माचरण से वेदान्त के साधना द्वारा प्राप्त हा सकती है।। ३२॥ ग्रपने शरीर में स्वयं प्रकाश रूप परब्रह्म को गुद्ध अन्तःकरण वाले देख सकते हैं, माया से मिलन ग्रन्तःकरण वाले नहीं देख सकते।।३३॥ जिस किसी योगी को ग्रपने स्वरूप का इस प्रकार का श्रनुभव है, उस परिपूर्ण रूप वाले का कहीं भी गमन नहीं होता।। ३४॥ जैसे सर्वत्र भरा हुआ एक ग्रखंड ग्राकाश कहीं भी नहीं जाता, वैसे ही ब्रह्म को ग्रात्म भाव से जानने वाला कही भी नहीं जाता।। ३४॥

ग्रमक्ष्य ग्राहार छोड़ देने से चित्त विशुद्ध हो जाता है; ग्राहार की शुद्धि से चित्त की शुद्धि ग्राप ही ग्राप हो जाती है।। ३६॥ चित्त शुद्ध होने पर क्रम से ज्ञान होता है ग्रौर (ग्रज्ञान) ग्रन्थियां स्पष्टतया टूट जाती हैं। ग्रमक्ष्य का विचार ब्रह्म ज्ञान से रहित हो ऐसे ही जीव के लिये (जरूरो) है।। ३७॥ क्योंकि यह बात प्रसिद्ध है कि जो सम्यक जानी है उनका स्वरूप ग्रज्ञानी के समान कला वाला (भेद ज्ञान

युक्त ) नहीं होता । ज्ञानी यही जानता है कि खाने वाला मैं हूँ। ग्रौर ग्रन्न भी मैं ही हूँ ॥ ३८ ॥ ब्रह्म ज्ञानी श्रपने ज्ञान से सबको ग्रात्म रूप ही देखता है, इसलिये ब्राह्मरा ग्रौर क्षत्रिय यह भाव ही उसका ग्रन्न हो जाता है।। ३६।। मृत्यु जिसका ग्रन्न है उसको जानने वाला भी वैसा ही होजाता है, इसलिये ब्रह्म के स्वरूप को जानने से यह सब जगत जानने वाले का भोजन बन जाता है ॥ ४०॥ जगत सब त्रात्म रूप से भासता है, तब वह भोजन बन जाता है श्रौर स्रात्म रूपसे ब्रह्म उसका नित्य भक्षरा करता है।। ४१।। जिसके ग्राभास रूप से भोज्य जगत बनता है वह प्रमागा रूप ग्रात्म रूप से भासता है तब वह उससे भ्रवश्य भिक्षत ही होगया ॥ ४२॥ श्रपने स्वरूप को ग्राप ही खाता है, भोजन का पदार्थ ग्रपने से पृथक् नहीं है, ग्रौर यदि है तो वह ग्रस्तित्व रूप है, ग्रस्तित्व लक्षरा एक ब्रह्म ही का है ॥ ४३ ॥ सत्ता का लक्षरा अस्तित्व है इसलिये सत्ता ब्रह्म से भिन्न नहीं है। ब्रह्म को छोड़कर सत्ता नहीं है इसलिये माया वस्तु रूप नहीं है ॥ ४४॥ स्रात्मिनष्ट योगियों के लिये माया ग्रपनी ग्रात्मामें कल्पित है वह ब्रह्म ज्ञानसे बाधित होकर उनको साक्षी रूप से भासती है।। ४५।। ब्रह्म का अनुभव जिसको प्राप्त हुम्रा है उसको प्रतीत होने वाले जगत को देखते हुए भी वह उसको ग्रपने से पृथक् नहीं देखता ॥ ४६॥ ॥ इति पागुपत् ब्रह्मोपनिषत् समाप्त ॥

## योग कुगडल्युपनिषत्।

#### [40]

मन की चंचलता के दो कारए। हैं; वासना ग्रौर प्रारा। इनमें से एक का नाश हो जाय तो दोनों ही नष्ट हो जाते हैं।। १।। इनमें से मनुष्य प्रथम प्राग् ही जय करें। ( इसके लिये तीन साधन हैं) परिमित ग्राहार, ग्रासन ग्रीर शक्ति चालन ।। २ ।। हे गौतम, इन सबके लक्षग् कहता हूँ, उनको ग्रादर के साथ सुन । पेट का चतुर्थांश खाली रखते हुए, घी तथा दूध से युक्त (सुस्निग्ध) और मधुर ऐसा ग्राहार ॥ ३॥ शिव के प्रीत्यर्थ किया जाय, उसको मिताहार कहते हैं। ग्रासन दो प्रकार के होते हैं पद्मासन ग्रौर वज्रासन॥ ४॥ दोनों जांगों के ऊपर (दूसरे) पैर के तलुवे (सीधे) रखने से सर्व पापों को दूर करने वाला पद्मासन होता है ।। १।। वाम चरगा की एडी लिंग श्रौर गुदा के बीच में लगा कर दक्षिए। चरण की एडी उसके ऊपर रखे और गर्दन सिर तथा शरीर समान रखे; इसको बजासन कहते हैं ।। ६ ।। कुण्डली ही सक्ति है बुद्धिमान साधक चालन करके उसको उसके स्थान से, भ्रुकुटी मध्य तक ले जाय, इसको शक्ति चालन कहते हैं ॥ ७॥ इसके मुख्य दो साधन हैं, सरस्वती का चालन और प्राण निरोध। ग्रम्यास से कुण्डलिनी सीधी हो जाती हैं।। 🛒 🔠 🔠

इनमें से प्रथम मैं तुभको सरस्वती का चालन कहता है। प्राचीन कथा जानने वाले सरस्वती को ग्रहन्धती कहते हैं ॥ ६ ॥ जिसका संचालन करने से कृण्डलिनी श्राप ही श्राप चलने लगती है। जब इडा से प्राग्ग बहता हो तब बुद्धिमान योगी भली प्रकार पद्मासन लगा कर बैठे ॥ १० ॥ फिर बारह श्रंगुल लम्बा श्रौर चार श्रंगुल चौड़ा, ऐसे श्राकाश से कुण्डलिनी का वेष्ट्रन करे ।। ११ ।। (प्रश्चात् ) हाथ के ग्रंगूठे से श्रीर तर्जनी से दाहिनी श्रीर बांई नासिका हढ़तापूर्वक ग्रहगा करके प्रथम दाहिनी ग्रीर पश्चात् बांई नासिका द्वारा बार बार रेचक पूरक करते हुए उसको भावना द्वारा दाहिनी श्रीर वांई ग्रोर चालन करे।। १२।। बुद्धिमान योगी दो मुहूर्त पर्यन्त इस प्रकार सरस्वती का चालन करे। इससे कुण्डलिनी के समीप श्रवस्थित सुषुम्ना को फिर किंचत् ऊपर की तरफ खींचें।। १३।। इससे कुण्डलिनी सुषुम्ना के मुख में प्रवेश करती है श्रीर प्रागा उस स्थान को छोड़कर ग्रपने ग्राप सूष्मना में प्रवेश करता है।। १४।। इस समय पेट को ऊपर खींच कर कण्ठ का संकोच करते हुए सरस्वती का चालन करनेसे वायु हृदय कमल से ऊपर चला जाता है ।। १४।। सरस्वती का चालन करते समय कण्ठ का संकोचन करके सूर्य से रेचन करे; इससे श्रामा हृदय कमल से ऊपर चला जाता है ।। १६।। इसलिये शब्दमयी सरस्वती का नित्य संचालन करना चाहिये जिसके संचालन ही से योगी सर्व रोगों से मुक्त हो जाता है ॥१७॥

गुल्म, जलोदर, प्लीहा तथा पेट के ग्रन्य रोग शक्ति चालन से निश्चय पूर्वक नष्ट हो जाते हैं॥ १८॥

श्रव श्रागे संक्षेप से प्राण निरोध का वर्णन करता हूँ। देह में गमन करने वाले वायु को प्राण कहते हैं श्रीर वह स्थिर होता है तव उसको कुंभक कहते हैं ॥ १६ ॥ कुम्भक दो प्रकारका होता है सहित श्रीर केवल । जब तक केवल कुम्भक सिद्ध न हो तब तक सहित कुम्भक का श्रम्यास करना चाहिये ॥२०॥ सूर्य भेदन, उज्जायी, शीतली श्रीर भस्त्रिका इन चार प्राणायामों के साथ कुम्भक किया जाय उसको सहित कुम्भक कहते हैं ॥ २१ ॥

जहां कंकड़ पत्थर न हो ग्रौर जिसके ग्रास पास धनुष प्रमाण यानी कुछ दूरी तक घास ग्रग्न या जल न हो, ऐसे निर्जन ग्रौर पिवत्र स्थान में ॥ २२ ॥ न ग्रत्यंत ऊँचा हो न नीचा, ऐसे सुखप्रद ग्रासन पर पद्मासन से बैठ कर सरस्वती का चालन किया जाता है ॥ २३ ॥ दाहिनी नासिका से बाहर का पवन धीरे २ खींचकर जितना ग्रासानी से बन सके पूरक करे ग्रौर पश्चात् बाई नासिका से रेचक करे ॥ २४ ॥ कपाल शोधन किया में भी वायु धीरे २ बाहर छोड़ना चाहिए । इससे चार प्रकार के वात दोष ग्रौर कृमि दोष नष्ट हो जाते हैं ॥ २४ ॥ इस प्रकार वार वार किया जाय, उसको सूर्य भेदन कहते हैं । सुख बंद करके दोनों नासिका द्वारा॥२६॥ कंठसे लेकर हदय पर्यन्त

प्राण सुषुम्ना में ऊपर उड़ते हैं ॥ ४७ ॥ इसलिये इसको योगो लोग उड्डियान यानी उड़ने वाला कहते हैं । वज्रासन (सिद्धासन) लगा कर हाथ जानुग्रों पर जमा कर रखे ॥ ४८ ॥ (सिद्धासन में) पैर के टखने के पास कन्द होता है उसको भीतर दवाते हुए पेट को ऊपर की तरफ खींचे; यह खिचाव हृदय तथा गले में भी रहे ॥ ४६ ॥ धीरे धीरे प्राण् जब पेट के संघी में प्रवेश करता है तब वह पेट के सब दोष निवृत्त करता है, इसलिय इसको हमेशा करना चाहिये ॥ ५० ॥ पूरक के ग्रन्त में जालंधर नामक बंध किया जाता है । इस बंध में कण्ठ का संकोचन किया जाता है जिससे कि वायु का मार्ग रुकता है ॥ ११ ॥ नोचे से मूल वन्ध द्वारा ग्राकुँचन करे, ऊपर जालंधर बन्ध द्वारा कण्ठ का संकोच कर ग्रीर बोच में उड्डियान द्वारा प्राण् को ऊपर खींचे, इस प्रकार करने से प्राण् सुषुम्ना में प्रवेश करता है ॥ १२ ॥

पूर्वोक्त कम से भली प्रकार ग्रासन लगा कर सरस्वती का चालन करके पश्चात् प्रारा का निरोध करना चाहिये।। ५३।। प्रथम दिवस चारों कुंभक, प्रत्येक दश वार करना चाहिये। दूसरे दिन पन्दरह वार।। ५४॥ तीसरे दिन बीस बीस वार; इस प्रकार प्रति दिन पांच पांच बढ़ाते हुए, तीनों बंधों सहित कुंभकोंका ग्रम्यास नित्य करना चाहिए।। ५५॥ दिन में सोना, रात में जागना, ग्रति मैथुन करना, ग्रधिक चलना, नित्य मलमूत्र को रोकना।। ५६॥ यदि प्राराधायाम करने वाला पुरुष ग्रासन की

विषमता अथवा दुराग्रह पूर्वक प्राग्ग का चिन्तवन ( ग्रभ्यास ) करे तो इन दोषों से शीघ्र ही रोग उत्पन्न होते हैं ॥ ५७॥ योगाभ्यास से मुभे रोग हुग्रा है ऐसा कोई कहे तब योगाभ्यासका त्याग करना यह प्रथम विष्न है ॥ ५८॥ संशय नामक दूसरा विष्न है, तीसरा दोष प्रमाद है, चौथा ग्रालस दोष, निद्रा पांचवां ॥ ५६॥ प्रेम न रहना छठा, भ्रान्ति सातवां, विषमता ग्राठवां, ग्रनाख्य नवां कहा गया है ॥ ६०॥ ग्रीर योग तत्व की ग्रप्राप्ति दशवाँ विष्न विद्वान् कहते हैं, बुद्धिमान योगी इन दस विष्नों को विचार से त्याग दे ॥ ६१॥

उसके पश्चात् सदा सतोगुणी बुद्धि रखते हुए प्राणायाम का अभ्यास करना चाहिये इससे चित्त सुषुम्ना में लीन होता है और प्राण स्थिर होता है ॥ ६२ ॥ जब योगी का मल शुष्क होजाय और प्राण चिलत हो तब नीचे चलने वाले अपान को वलपूर्वक ऊपर चढ़ावे ॥ ६३ ॥ इसमें आकुंचन होने से इसको मूलबन्ध कहते हैं; अपान अग्नि के साथ ऊपर जाता है ॥ ६४ ॥ तब अग्नि प्राण स्थान को प्राप्त होता है और सत्वर प्राणापान के साथ मिलकर कुंडलाकृति सोती हुई कुण्डिलनी को प्राप्त होता है ॥६४॥ उस अग्निसे तपायमान होकर तथा अपान वायुसे प्रेरित होकर यह कुण्डिलनी अपने शरीर को सुषुम्ना के मुख में फैलाती है ॥ ६६॥ फिर रजोगुण से उत्पन्न ब्रह्म प्रन्थि को भेदन करके सुषुम्ना के मुख में से वह बिजली की लकीर को तरह ऊपर चढ़ती है ॥ ६७॥ तेजी के साथ ऊपर चढ़ कर हृदय में स्थित विष्णु ग्रंथि को प्राप्त होती है। पश्चात् ऊपर जाकर तमोगुरा से उत्पन्न हुई रुद्र गंथि को प्राप्त होती है।। ६८।। फिर भ्रुकुटी मध्य में होकर चन्द्र मण्डल को प्राप्त होती है। इस स्थान पर सोलह पखरियों का ग्रनाहत चक्र होता है।। ६६॥ उसमें वह चंद्रामृतका पान करती है। प्राणा के वेग के कारणा प्रेरित होकर सुर्य रक्त पित्त का शोषएा कर लेता है।। ७०।। जहां गुद्ध क्लेष्मा के द्रव रूप चन्द्र मण्डल होता है, वहाँ प्राप्त होने पर उसको उष्णता वहांके द्रव को ग्रस जाती है ग्रौर फिर वह ठंडा किस प्रकार रहे ? ॥ ७१ ॥ बडे जोर से जाकर शुभ्र चन्द्र के रूप को भी गरम करती है, क्षुब्ध होकर ऊपर चढ़ती है।। ७२।। इस-लिये जो चित्त पहिले बाह्य विषयों में रमता था श्रव परम पद का अनुभव प्राप्त करके अपने ही में रह कर आनन्द भोगता है।। ७३।। श्रष्टधा प्रकृति को कुण्डलिनी प्राप्त करती है, वह शिव से मिली हुई रहती है ग्रौर शिव से मिली हुई लय हो जाती हैं।। ७४।। इस प्रकार नीचे का रज ग्रीर ऊपर का शुक्ल दोनों शिव में लीन होते है और उनके पीछे प्राग् अपान भी समान होकर लीन हो जाते है क्योंकि वे समान ही उत्पन्न होते हैं ॥ ७५ ॥ देह छोटा हो या बड़ा हो जब श्रग्नि बहुत बढ़ जाता है तब सब प्राण ग्राग में रखे हुए मूषा में सुवर्ण के समान ( शरीर में ) फैल जाते हैं ॥ ७६ ॥ तब अधिभौतिक देह अधि-दैविक अवतार शरीर बन जाता है, स्थूल देह आतिवाहिक सूक्ष्म देह के समान निर्मल हो जाता है।। ७७।। उसका मुख्य देह जड़ताके भावसे रहित शुद्ध चित्स्वरूप होता है। ग्रन्य जीवों के ग्रातिवाहक देह जड़ ही होते हैं।।७८।। उसका स्त्री से उत्पन्न होना छूट जाता है देसे ही कालको भी वह वंचित करता है। इस प्रकार उसको अपने स्वरूप का ज्ञान उत्पन्न होता है। रज्जु में जैसे सर्प की प्रतीति होती है। ७६॥ उसी प्रकार सब मिथ्या ही उत्पन्न होते ग्रीर मिथ्या ही लय को प्राप्त होते हैं, अथवा जैसे सीप में चांदी की बुद्धि अथवा स्त्री में पुरुष का भ्रम होता है उसी प्रकार की उसकी अपनी देह में मिथ्या बुद्धि होती है ॥ ८० ॥ पिण्ड ग्रौर ब्रह्मांड की एकता होती है लिंग ग्रौर सूत्रात्मा की ग्रौर ग्रपने ग्रात्मा की चैतन्य स्वप्रकाश स्वरूप से एकता होती है।। ८१।। कुण्डलिनी शक्ति कमल के डंडी के समान होती है और कमल कंद के समान मूलकंदको फगााग्र से देखकर ।। ८२ ।। श्रपने मुख में पुच्छ पकड़ते हुए ब्रह्मरंध्र को बन्द करती है। साधक पद्मासन लगाकर शान्तिपूर्वक गुदा का म्राकुंचन करे ॥ ५३ ॥ फिर मनोयोग पूर्वक कुंभक करके प्रारा को ऊपर चढ़ावे । वायु के ग्राघात से स्वाधिष्ठान का ग्रग्नि प्रदीप्त करे ।। ५४ ।। ग्रन्नि ग्रौर पवन के ग्राघात से कुण्डलिनी जागृत होती है। वह ब्रह्म ग्रंथि को भेदन करके विष्णु ग्रंथि का भेदन करती है ।। ८५ ।। फिर रुद्र ग्रंथि का भेदन करती है ग्रौर छ:स्रों कमलों का भेदन करके सहस्र दल में यह शक्ति शिव से मिलकर ्य्रानन्द का भोग करती है ।। ६६ ।। यही श्रेष्ठ ग्रवस्था है ग्रौर यही मोक्ष देने वाली है।

।। इति प्रथम ग्रध्याय ॥

श्रब मैं खेचरी नाम की विद्या को कहता हूँ। इसको जानने वाला इस लोक में जरा मृत्यू को नहीं प्राप्त होता ।। १ ।। इसलिये हे मुने, जो जरा मृत्यु से ग्रस्त हैं वे इस विद्या को जानकर, बुद्धि हढ़ करके इसका श्रभ्यास करे।। २।। जरा, मृत्यु श्रीर रोगां के नाश करने वाली इस खेचरी विद्या को इस लोक में जो ग्रंथसे, भाव से ग्रोर ग्रभ्यास द्वारा जानता है।। ३।। ऐसे पुरुष को हे मुने, सर्व भाव से गुरु मान कर उसीका ग्राश्रय लेना चाहिये। खेचरी विद्या दुर्लभ है श्रौर उसका श्रभ्यास उससे भी दुर्लभ है।। ४।। श्रम्यास ग्रौर मेलन (योग) दोनों एक साथ करने से सिद्धि नहीं होती श्रौर केवल श्रभ्यास में लगे रहने वालों को मेलन (योग) की प्राप्ति नहीं होती ।। ४ ।। हे ब्रह्मन्, ग्रभ्यास तो कभी जन्मान्तर में भी मिल सकता है परन्तु मेलन (योग) सौ जन्मों में भी नहीं मिलता ॥ ६ ॥ बहुत जन्मों तक ग्रभ्यास करके कोई योगी अनेक जन्मों के पश्चात् मेलन को प्राप्त करता है।। ७।। जब योगो गुरु मुख से मेलन मंत्र को प्राप्त करता है तब वह शास्त्र में कही हुई सिद्धि को प्राप्त करता है ।। ८ ।। ग्रंथ से ग्रौर उसके ग्रथं से जब मेलन प्राप्त करता है तब संसार से निर्मुक्त होकर वह शिव रूप बन जाता है।। ६।। शास्त्र के बिना गूरु भी इसका बोध नहीं करा सकता, इसलिये इस शास्त्र का मिलना भी, हे मुने, अत्यन्त कठिन है।। १०।। जब तक इस शास्त्र की प्राप्ति न हो वहां तक यति पृथ्वी पर पर्यटन किया करे ग्रौर जब इस शास्त्र की प्राप्ति होजाय तब सिद्धि हाथ में हो

है।। ११।। शास्त्र के बिना तीनों लोकों में सिद्धि देखने में नहीं ग्राती इसलिये मेलन देने वाला शास्त्र देने वाला ।। १२ ।। ग्रीर श्रभ्यास देने वाला ऐसा गुरु श्रच्युत रूप शिव हो है ऐसा मान कर उसका आश्रय करना चाहिये। इस शास्त्र को प्राप्त करके श्रीर किसी को प्रकट नहीं करना चाहिये॥ १३॥ इसलिए जो कोई इसे जानता है वह यत्न से इसको ग्रप्त रखे। हे ब्रह्मा, जहाँ इस दिव्य योग का देने वाला गुरु रहता हो ॥ १४ ॥ वहां जाकर उसके मूख से इस खेचरी विद्या का ग्रहण करके उसके कथन के श्रनुसार सावधान पूर्वक श्रम्यास करने में लग जाय।। १५।। इस विद्या से योगीको खेचरी की सिद्धि होतो है, खेचरी में खेचरी का खेचरी के बीज सहित योग करने से ।। १६ ।। देवता भ्रों का श्रिधिपति बनकर देवताश्रों में ही सदा रहता है। खेचर शब्द का द्योतक 'ह' कार है, स्रावसथ यांनी धारणा शक्ति का दीर्घ 'ई' कार, अग्नि का बीज 'र' कार और जल का 'म' कार है (इन सबको मिलाने से 'ह्रों' होजाता है )।। १७।। यही खेचरी बीज है भ्रीर इसीसे खेचरी सिद्ध होती है। सोमांश 'सकार' है, उसका प्रतिलोम से नवां ग्रक्षर 'भ' को लिखे ॥ १८ ॥ पश्चात् तीसरा भ्रचर चन्द्र का बीज श्रर्थात् 'स' है, फिर हे मुने, प्रतिलोम से ग्राठवां ग्रक्षर यानी 'म' का ग्रहण करना चाहिये, ॥ १६॥ पश्चात 'म' कार से उलटी गिनती से पांचवां वर्ग 'प' चन्द्र बीज 'स' ग्रौर ग्रनेक वर्ण वाला 'क्ष' ग्रन्तिम ग्रक्षर है (बीज मन्त्र के प्रत्येक वर्गा में अनुस्वार सिम्मिलित करना पड़ता है इसलिये

इन सबमें अनुस्वार का योग देकर "ही भं सं मं पं सं क्ष" यह खेचरी मन्त्र दिये हुए पहेली के अनुसार सिद्ध होता है ) ॥ २० ॥ यह सब सिद्धियाँ देने वाला मन्त्र गुरु के उपदेश ही से प्राप्त होता है । जो इसका वारह वार नित्य जाप करता है उसे स्वप्न में भी अंतः करणमें रहने वाली देह सम्बन्धी मायाकी प्राप्ति नहीं होती । जो इसका ध्यान देकर पांच लाख जाप करेगा ॥ २१-२२ ॥ उसको खेचरी आप ही सिद्ध हो जाती है, उसके सब बिघ्न दूर होते हैं और सब देवता उस पर प्रसन्न रहते हैं ॥२३॥ उसके शरीर पर भुरियां पड़ी हुई दूर होती है, इसमें संदेह नहीं है । इस प्रकार यह महा विद्या प्राप्त करने के पश्चात् इसको अन्य से अभ्यास करावे ॥ २४ ॥ अन्यथा, हे ब्रह्मन् खेचरी के साधन में कष्ट ही होते हैं, सिद्धि नहीं प्राप्त होती । जब विधि पूर्वक अभ्यास करने पर भी इस अमृतमयी विद्या का लाभ न हो ॥२४॥

तब संमेलक ग्रादि से इस विद्या को प्राप्त करके इसका सदा जाप करे। हे ब्रह्मन्, बिना संमेलक गुरु के इसका जाप न करे क्योंकि ऐसा करने से किंचित भी सिद्धि नहीं होगी।। २६।, जब इस शास्त्र की प्राप्ति हो जाय तभी इस विद्या का सेवन करना चाहिए। इस प्रकार करने से शास्त्र में लिखे ग्रनुसार फल की योगी को त्वरित प्राप्ति होगी।। २७।। योगी सात दिन तक ग्रपने गुरु के ग्रादेशानुसार तालु मूल का घर्षण् ग्रादि करके वहाँ के सब मल को दूर करे।। २८।। पश्चात् स्नुही (शुहर) पत्र के समान ग्रच्छा तीक्षण ग्रुद्ध ग्रीर स्निग्ध ऐसा

शस्त्र ग्रहरण करके उससे एक रोम के बराबर छेदन करे।। २८॥ फिर सैंधव ग्रौर हर्र का चूर्ण वहां लगावे, फिर सातवें दिन एक रोम के समान छेदन करे।। ३०॥ इस क्रम से नित्य उद्योग करके छः मास तक छेदन करे तो छः मास से पश्चात् जीभ के मूल की शिरा का बन्धन नष्ट हो जायगा ॥ ३१॥ पश्चात् जीभ के श्रग्रभाग को वस्त्र से बांधकर नियमित रूप से उसको धीरे धीरे खींचता रहे।। ३२।। इस प्रकार से छः मास तक नित्य दोहन करने से जीभ भ्रूमध्य तक जाती है ग्रौर पार्श्व में कर्गा विवर तक पहुँचती है।। ३३।। वैसे ही नीचे की ठोड़ी के मूल तक पहुँचती है। क्रम पूर्वक अभ्यास करने से तीसरे वर्ष में।। ३४।। जीभ ऊपर केश के अन्त तक जाती है और बाजू पे कंधों तक पहुँचती है नीचे को कण्ठ क्रुप तक जाती है। फिर तीन वर्ष के बाद।। ३४।। जीभ ब्रह्मरंध्र को ढांप कर रहेगी इसमें तिनक भी संशय नहीं है, श्रौर पार्श्व में जीभ गर्दन के पीछे तक जायगी ग्रौर नीचे कंठ के ग्रन्त तक पहुँच जायगी॥३६॥ इस प्रकार क्रमपूर्वक अनुष्ठान करने से जीभ मस्तक में ब्रह्मरंझ को भेद कर जाती है।

जिस ग्रित दुर्लभ विद्या का पहिले बीज के साथ कथन किया है।। ३७।। उसका उसके छुग्नों भिन्न २ ग्रक्षरों से षडंगन्यास करने चाहिये तथा संपूर्ण सिद्धि लाभ करने के लिये उससे करन्यास भी करने चाहिये।। ३८।। इस प्रकार धीरे घीरे ग्रम्यास करना चाहिये, शीघ्रता नहीं करनी चाहिये।

शोघता करने से शरीर की हानि होगी।। ३६।। इसलिये, हे मुनि श्रेष्ठ, ग्रभ्यास धीरे धीरे ही करना चाहिये। जब बाहर के मार्ग से जीभ ब्रह्म विवर के भीतर जायगी।। ४०।। तब देवतास्रों को दुर्भेंद्य ऐसे ब्रह्मार्गल (पड जीभ ) को उँगली से उठाकर जीभ को ब्रह्म विवर में प्रविष्ट करादे ॥ ४१ ॥ इस प्रकार तीन वर्ष तक श्रभ्यास करने से जीभ ब्रह्म द्वार में प्रवेश करती है! जीभ ब्रह्म द्वार में प्रवेष करे तब ठीक ठीक मथन का प्रारम्भ करना चाहिये।। ४२।। कोई विद्वान् मथन न करते हुए ही खेचरी साधते है। जिनका खेचरी मंत्र सिद्ध हुन्ना है वे बिना मथन ही खेचरी कर लेते हैं ।। ४३ ।। जप श्रीर मथन दोनों का प्रयोग करने से फल ग्रधिक शीघ्र मिलता है। सोने की रूपे की अथवा लोहे की एक सलाई में दुग्ध युक्त तन्तु लगाकर ॥ ४४ ॥ उसको नासिका में प्रविष्ट करे फिर सुखासन में बैठकर अपने हृदय में प्राण का निरोध करके ॥ ४५ ॥ श्रीर ग्रांखें भ्रमध्य में लगाकर धीरे धीरे मथन किया करे। छः मास में मथनावस्था भाव में गोचर होती है ॥ ४६ ॥ जिस प्रकार बालकों की सुषुप्ति श्रवस्था होती है, जैसा उसका भाव होता है वैसा ही इसका भाव होता है।

मथन हमेशा नहीं करना चाहिये मास में एक बार करना चाहिये ।। ४७ ।। योगी वार बार जिह्ना को ब्रह्मरंध्र में प्रवेश न करावे । इस प्रकार अभ्यास करने से बारह वर्ष में अवश्य सिद्धि होगी ।। ४५ ॥ तब योगी अपने शरीर में समस्त विश्व को देखता है; क्योंकि जीभ को ब्रह्मरंघ्र से ऊपर जाने के मार्ग में ही समस्त ब्रह्माण्ड अवस्थित है ॥ ४९॥

।। इति द्वितीय ग्रध्याय ॥

मेलन मन्त्र यह है: - हीं भं सं मं पं सं क्षम्।

ब्रह्मा बोले, हे शंकर, ग्रमावास्या प्रतिपदा तथा पौर्णमासी का वास्तविक भावार्थ क्या है सो कहिये ॥ १॥ प्रतिपदा का ग्रर्थ सूर्य है श्रमावास्या का श्रर्थ सूर्य चन्द्र का श्रभाव श्रीर पौर्ग-मासी का ग्रर्थ चन्द्र मण्डल है ग्रर्थात् इस क्रमसे चन्द्र मण्डलमें स्थिर रहना चाहिये; इसके ग्रतिरिक्त ग्रौर कोई उपाय ही नहीं है।। २।। कामना के कारए। विषय की इच्छा मनुष्य करता है श्रौर विषयों द्वारा कामना में फंस जाता है; इसलिये कामना श्रौर विषय दोनों का त्याग करके निरंजन श्रात्मा ही का श्राश्रय करना चाहिये।। ३।। यदि मनुष्य अपना हित चाहता हो तो म्रात्मा से भिन्न सब पदार्थों का त्याग करना चाहिये तथा मनको शक्ति में प्रविष्ट कर शक्ति में ही उसको रखना चाहिये ॥ ४॥ मन से मन को देखकर उसका त्याग करना ही परम पद है। मन ही उत्पत्ति स्थिति का कारण रूप बिन्दु है ॥ ४॥ जैसे दूध से घी निकलता है; वैसे ही मनसे बिन्दु उत्पन्न होता है। उसमें बंधन नहीं है बंधन का कारए। तो मन ही है ॥ ६ ॥ चन्द्र ग्रौर सूर्य के बीच में शक्ति का रहना ही बंधन रूप है, इसलिये सूष्मना को जानकर उसका भेद करके उसमें प्राण को चलाना

Banking a colonial of the second

चाहिये ॥ ७ ॥ प्राण् को बिन्दु में स्थिर करके घ्राण्रंघों का निरोध करना चाहिये । इस प्रकार प्राण् बिन्दु सत्त्व (मन) और प्रकृति (शक्ति) का वर्णन हुम्रा ॥ ५ ॥ इनको तथा षट् चकों को जानकर सुखस्वरूप स्थानमें प्रवेश करना चाहिये मुला धार, स्वाधिष्ठान, मिण्पूर तीसरा ॥ ६ ॥ म्रनाहत, विशुद्ध और ग्राज्ञा ये छः चक हैं । मुलाधार गुदा के स्थान में, स्वाधिष्ठान लिंग के स्थान में ॥ १० ॥ मिण्पूर नाभि के देशमें, हृदय स्थान में मनाहत, कण्ठ मूल में विशुद्धि चक और मस्तक में ग्राज्ञा चक होता है ॥ ११ ॥ छुमों चकों का ज्ञान करके सुख रूप सहस्रार में प्रवेश करे । प्राण् को ऊपर खींचकर कुण्डलिनी के साथ उसको ऊपर स्थिर रखे ॥ १२ ॥ इस प्रकार प्राण् का ग्रम्यास करता है वह ब्रह्माण्डमय होजाता है । प्राण्, बिन्दु, चक ग्रीर मन का ग्रम्यास करके ॥ १३ ॥ एक रूपता की समाधि प्राप्त करके योगी लोग ग्रमृत रूप परमपद को प्राप्त होते हैं ।

जिस प्रकार काष्ठ में रहा हुआ अग्नि बिना मंथन प्रकट नहीं होता ! १४ !। इसी प्रकार बिना स्रम्यास योग के ज्ञान दीप प्रकट नहीं होता । जिस प्रकार घट में स्थित दीप बाहर प्रकाश नहीं देता ।। १४ ।। परन्तु घट का भेदन करने से दीप की ज्वाला प्रकाशती है । उसी प्रकार स्रपना शरीर ही घट है स्रौर परमाद ही दीप है ।। १६ ।। स्रौर गुरु के वचन से उसका भेद हो जाने से ब्रह्म ज्ञान प्रकट हो जाता है । साधक लोग गुरु को कर्णाधार

करके ग्रासानी से भवसागर को तैर जाते हैं ॥ १० ॥ ग्रम्यास भ्रौर वासना के वल से वे भवसागर को तैर जाते हैं। वासी परा में अंक्रिरत होती है पश्यंति में द्विदली भूत होती है यानी ग्रधिक स्फुट होती है।। १८।। मध्यमा में उसको कली ग्राती है और वैखरी में वह स्फुट रूप से प्रकट होती है। वाणी पहिले जिस रूप से उदय होती है उसी के उलटे कम से वह विलोन होजाती है।। १६।। इस वागाी का परमदेव वाणी का बोध कराने वाला कूटस्थ है, वही मैं हूँ, ऐसा निश्चय करके जो पुरुष वर्तता है २० ॥ उसको अच्छा बुरा शब्द कैसे भी कोई कहे वह लेपायमान नहीं होता। विश्व, तैजस और प्राज्ञ ये तीन पिण्ड के ।। २१ ।। तथा विराट् हिरण्यगर्भ श्रौर ईश्वर ये तीन ब्रह्मांड के हैं ये तथा भू ग्रादि लोक कम से ।। २२।। ग्रपनी म्रपनी उपाधि के लय द्वारा प्रत्यगात्मा में लीन हो जाते हैं। ज्ञानाग्नि से तप्त होने के कारण ब्रह्मांड ग्रपने कारणों के साथ विलीन होजाता है।। २३।। वह परमात्मा में लीन होकर परब्रहा रूप ही होजाता है। उसके बाद एक अगाध, गंभीर और जो न प्रकाश है न ग्रंधकार ऐसा ॥ २४ ॥ जिसका वर्गान नहीं हो सके ऐसा, अन्यक्त एक सत् स्वरूप शेष रहता है। जैसे घड़े के भीतर दीपक हो ऐसे ग्रपने ग्रंतर में ॥ २५ ॥ अंगूठे के समान निर्भूम ज्योति रूप से वह अपने अन्तःकरण को प्रकाश करता है इस प्रकार उस अव्यय क्रटस्थ का घ्यान करना चाहिये ॥ २६ ॥ विज्ञान स्वरूप ग्रात्मा देह में जाग्रत्, स्वप्न भ्रौर सुषुप्ति द्वारा माया से िमोहित होजाता है, वह अनेक जन्मों के पश्चात् फिर ।। २७ ।। शुभ कर्मों का उदय होता है तब अपने विकारों को जानने की इच्छा करता है कि मैं कौन हूँ यह संसार रूप दोष कहां से आया ।। २८ ।। अपने मिथ्या स्वरूप से सोचता है कि जाग्रत् और स्वप्न में तो मैं व्यवहार करता हूँ परन्तु सुषुप्ति में मेरी क्या गित होती है ।। २६।। जैसे रुई का पिण्डा अग्नि से जल जाता है वैसे चिदाभास ग्रज्ञान के कारण जगत् के ताप से दग्ध होता है ।। ३०।।

इस प्रकार ज्ञान के नष्ट होने पर हृदय में रहा हुआ प्रत्यगात्मा विस्तार को प्राप्त होकर विज्ञान का भी क्षण मात्र में नाश
करता है।। ३१।। कमशः मनोमय ग्रीर विज्ञानमय दोनों को
भली प्रकार दग्ध कर शाश्वत के लिये, घट में दीप जलता रहता
है वैसे ही ग्रंतर में ही प्रकाशता रहता है!। ३२।। इस ग्रात्माका
जो मुनि मृत्यु के समय पर्यन्त, प्रतिदिन सोने तक ध्यान करता
है उसको जीवन्मुक्त ही समभना चाहिये; ऐसा पुरुष धन्य है
ग्रीर कृतकृत्य हुग्रा है।। ३३।। जब इसका देह काल के
वश होजाता है तब यह जीवन्मुक्ति का पद छोड़ कर जिस प्रकार
हवा का चलना बन्द होजाता है उसी प्रकार वह विदेहत्व को
प्राप्त होता है।। ३४।। जो शब्द, स्पर्श, रूप, रस ग्रीर गंध रहित
नित्य ग्रीर श्रव्यय है; जिसको ग्रादि ग्रन्त नहीं है, जो महान्
परम ग्रीर ध्रुव है वहो ग्रन्त में शुद्ध ग्रीर विकार रहित ब्रह्म
शेष रहता है।।३५॥

॥ इति योग कुण्डल्युपनिषत् समाप्त ॥

## नारद परिव्राजकोपनिषत्

एक समय परिवाजक के वस्त्र धारण किये हुए नारद जी तीनों लोकों में विचर रहे थे। अपूर्व पुण्य स्थल तथा पुण्य तीर्थों का दर्शन करते हुए वे ग्रीर तीर्थों को पावन करते जा रहे थे। तीर्थों के दर्शन से उनको चित्त शुद्धि लाभ हुई ग्रीर वे निर्वैर ग्रौर शान्त हुए। इन्द्रियों को वश में करके उन्होंने सब प्रकार से वैराग्य धारण किया ग्रीर वे स्वरूप के ग्रन्संधान में रहने लगे। (चलते चलते) वे नियम से रहने ही में विशेष म्रानन्द मानने वाले मुनियों से भरे हुए नैमिषारण्य में म्रा पहुँचे। चल ग्रौर ग्रचल भगवद्भित्त से युक्त, प्रपंच से विमुख करके वैराग्य का बोध कराने वाली हरि कथाश्रों का स रि ग म प ध नि स इन स्वरों के सहित मधुर गायन करके, मनुष्य, पश्, किंपुरुष, देव, किन्नर ग्रीर ग्रप्सरा गरा को मोहित करते हुए ब्रह्माजी के पुत्र भगवद्भक्त नारदजी को आते हुए देखकर, नैमिषारण्य के शौनकादि ऋषियों ने—जो सत्र याग में बारह संवत्सर उपस्थित थे, वेदाध्ययन संपन्न, सर्वज्ञ, तपोनिष्ठ ग्रौर ज्ञान वैराग्य से युक्त थे-नारदजी को उत्थान दिया, नमस्कार किया ग्रीर यथोचित ग्रातिथ्य करके उनको ग्रासन देने के परचात सब ऋषि उनके ग्रास पास बैठ गये।

ऋषि बोले, 'भगवन् हमको मोक्ष के लिये किस प्रकार साधन करना चाहिये, कृपा करके उसका उपदेश दीजिये!'

नारदजी बोले, 'उत्तम कुल में उत्पन्न हुम्रा द्विज शास्त्रोक्त विधि से उपनयन होने के पश्चात्, चवालीस संस्कारों से युक्त होकर किसी योग्य गुरु के पास जावे श्रीर अपनी शाखा के श्रघ्ययन सहित सब विद्याओं का श्रम्यास करके बारह वर्ष गुरु गुश्रुषा पूर्वक ब्रह्म चर्य का पालन करे श्रौर पच्चीस वर्ष गृहस्थ धर्म श्रौर वानप्रस्थ धर्म का विधि सहित पालन करे। चार प्रकार का ब्रह्मचर्य, छः प्रकार गृहस्थ धर्म भ्रौर चार प्रकार का वान-प्रस्थ धर्म भली प्रकार समभ ले और उनके अनुसार सब कर्म यथा विधि करने के पश्चात्, साधन चतुष्ट्य संपन्न होकर, मन, वचन कर्म से जिस प्रकार सब संसार की ग्राशा वह छोड़ देता है; इसी प्रकार उसकी वासना तथा तीनों ईषराास्रों का भी त्याग करके, निर्वेर शान्त और इन्द्रियों को वश में किये हुए परमहंस संन्यास ग्राश्रम का ग्रहण करके ग्रस्खलित ग्रात्मस्वरूप के ध्यान में रहते हुए, जो पुरुष देह त्याग करता है वह मुक्त हो जाता है; निःसंदेह वह मुक्त हो जाता है'।। इति प्रथम उपदेश।।

शौनकादिक ऋषियों ने भगवात् नारदजी से कहा, "भगवन् संन्यास की विधि हमको सुनाइये।" उनकी स्रोर देखते हुए नारदजी बोले, "संन्यास का स्वरूप ब्रह्माजी से जानना ही उचित है।" इतना कहकर, सत्र याग पूर्ण होने के पश्चात् सब ऋषियों समेत नारदजी सत्यलोक को चले गये। ब्रह्म ध्यान में निमग्न ऐसे ब्रह्माजी को नमस्कार करके तथा उनका स्तवन करके नारदादि सब ऋषि उनकी ग्राज्ञा से यथोचित स्थान पर बैंठ गये। पश्चात् नारदजी पितामह से बोले, "हे पितामह ग्राप गुरु हो, पिता हो, सब विद्याग्रों का रहस्य ग्राप ही जानते हो, ग्राप ही सर्वज्ञ हो, इसलिये मेरी ग्रोर से मेरी इच्छा के ग्रनुसार एक गुह्म बात ग्रापको कहनी होगी। ग्रापके विना मेरे ग्रभिमत रहस्य को ग्रीर कौन बता सकता है? यदि ग्राप पृछिये कि वह क्या है तो निवेदन है कि परिब्राजक धर्म का स्वरूप हमको बता दीजिये।"

ब्रह्माजी ने चारों श्रोर बैठे हुए सब ऋषियों को एक वार देखा श्रौर एक मुहूर्त पर्यंत समाधि में स्थित रह कर संसार दुःख को नष्ट करने का उपाय ऋषि चाहते हैं ऐसा निश्चय होने पर नारद की श्रोर देखकर ब्रह्माजी बोले, "हे पुत्र, यह रहस्य पहिले विशालाकृति विराट् पुरुष ने पुरुष सूक्त उपनिषत् द्वारा बताया था; वही श्राज तुभे विस्तार से सुनाता हूँ। वह बहुत ही गूढ़ है इसलिये, हे नारद ध्यान देकर सुनो। श्रच्छे कुल में उत्पन्न हुश्रा, पुरुष माता पिता की श्राज्ञा में रह कर विधि पूर्वक उपनयन संस्कार होने के पश्चात् पिता से श्राज्ञा लेकर उत्तम संप्रदाय वाले किसी सद्गुरु के पास चला जाय। गुरु श्रच्छे कुल में उत्पन्न हुश्रा, श्रद्धावान् श्रोत्रिय, शास्त्र में प्रेम रखने वाला, गुणावान् श्रौर सीधा होना चाहिये। ऐसे गुरु के यहां जाकर, नमस्कार करके,

यथायोग्य शुश्रुषा करनेके पश्चात् उनसे ग्रपनी इच्छा प्रगट करे । बारह वर्ष पर्यंत उनकी सेवा करते हुये सब विद्या पढ़े। पश्चात उनकी म्राज्ञा लेकर भ्रपने कुल के योग्य भ्रौर भ्रपने को प्रिय हो, ऐसी कन्या के साथ विवाह करके पच्चीस वर्ष का गुरुकुल वास समाप्त करके गुरु को ग्राज्ञा से यथोचित गृहस्थ के कर्म करने लग जाय । ब्राह्मग्रात्व को प्राप्त करके ग्रपने वंश की वृद्धि के निमित्त एक पुत्र को उत्पन्न करे श्रीर इस प्रकार गृहस्थाश्रम के पचीस वर्ष पूरे करे। पश्चात् पचीस वर्ष पर्यंत बन में रहकर तीन वार केवल स्नान करके चतुर्थ वार ग्राहार ग्रहण करे ग्रौर पूर्व के अनुसार ग्राम भ्रौर नगर में न जाते हुए वन में स्रकेला जा रहे। फल की इच्छा का परित्याग करके उस ग्राश्रम के उचित ऐसे कर्मों को कर चुकने पर दृष्ट ग्रीर ग्रानुश्रविक (परलोक में प्राप्त होने वाले) विषयों से उपराम को प्राप्त हो, चवालीस संस्कारों से युक्त हुआ सर्व प्रकार से विरक्त होजाय इस प्रकार चित्त की गुद्धि लाम करके ग्राशा, ग्रस्या, ईर्षा श्रौर ग्रहंकार इनको दग्ध करके ग्रौर साधन चतुष्ट्य संपन्न होकर संन्यास ग्रहण करे, यह उपनिषत् है।। इति द्वितीयोपदेश।।

नारदजी ने पितामह से कहा, 'भगवन्, किस लक्षरा से संन्यास का ग्रधिकारी पहिचानना चाहिये ?' ब्रह्माजी बोले, प्रथम संन्यास के ग्रधिकारी के लक्षरा कहता हूँ पश्चात् संन्यास की विधि कहूँगा। ध्यान देकर सुनो।

नपुंसक, पतित, ग्रंगहीन, स्त्रैए। ( स्त्रीत्व से प्रीति रखने वाला ) विधर, बालक, मूक, पाखण्डो, चक्र (का चिह्न ) धारगा करने वाला, लिंग धारएा करने वाला, शैव चिह्न धारएा करने वाला वेतन लेकर पढाने वाला, गंजा ग्रीर ग्रनिन होत्र न किया हो ऐसा पुरुष ये सब वैराग्य युक्त होने पर भी संन्यास के ग्रधिकारी नहीं हैं। यद्यपि इन्होंने संन्यास ग्रहणा भी किया हो, तो ये महावाक्य के उपदेश के अधिकारी नहीं हैं। पूर्वीक्त संन्यासी ही परमहंस का अधिकारी होता है। ( स्मृति में कहा है कि )-

श्रपने से दूसरे को श्रौर दूसरे से श्रपने को भयकी संभावना नहीं रखता वही परिवाजक कहा जाता है।। १।। नपुंसक, म्रङ्गहीन, ग्रंघा, बालक, पापी, पतित, परद्वारी, वैखानस ( जङ्गली ), शिव चिह्न धारण करने वाला ॥२॥ चक्र या लिंग धारएा करने वाला, पाखण्डी, गंजा, ग्रग्निहोत्र न किया हो ऐसा या दो तीन वार संन्यास ले चुका हो वह ग्रौर वेतन लेकर पढाने वाला, ये सब-क्रम संन्यास नहीं ले सकते; श्रातुर संन्यास ले सकते हैं ॥ ३॥

श्रातुर काल श्रापको कौनसा संमत है ?

प्रारा निकलने के समीप का समय हो आतुर काल कहा जाता है, ग्रन्य नहीं। ग्रातुर काल मुक्ति मार्ग में प्रवृत्त कराता है ॥ ४ ॥ त्रातुर संन्यासमें भी यथा विधि मंत्र पठन तथा मंत्रा-

वृत्ति ( जप ) करके, बुद्धिमान पुरुष को चाहिये, कि वह विधियुक्त संन्यास धारण करे॥ ४॥ स्रातुर संन्यास में क्या स्रौर कम संन्यास में क्या, प्रेष भेद नहीं होता; क्योंकि मंत्र रहित कर्म नहीं होता। कर्म मंत्र की ग्रपेक्षा रखते हैं ॥ ६॥ मन्त्र रहित कर्म व्यर्थ हो जाता है, इसलिये मन्त्र का त्याग नहीं करना चाहिये। मन्त्र रहित कर्म वैसा ही है जैसा भस्म में श्राहुति देना।। ७।। विधि युक्त कर्मों का संक्षेप होने ही से इसको आतुर संन्यास कहते हैं, इसलिये हे मुने म्रातुर संन्यास में मन्त्रों का उपयोग ग्रवश्य करना चाहिये ॥ = ॥ यदि कोई प्रथम श्रग्नि होत्र करता हो, परन्तु पश्चात् विरक्त होकर देश छोड़कर चला गया हो, तो उसको जल में प्राजापत्य इष्टि करके संन्यास धाररा करना चाहिये।। ६।। यह कर्म चाहे मानसिक किया जाय या विधि अनुसार जल में किया जाय या वेद में जिस प्रकार इस कर्म का अनुष्ठान बताया है. उसके अनुसार किया जाय ॥ १०॥ इसको समाप्त करके ही विद्वान् संन्यास धारण करे, ऐसा न करे तो उसका पतन हो जायगा ॥ ११ ॥ जब मन में सब वस्तुय्रों के लिये वैराग्य उत्पन्न होजाय तब ही संन्यास की इच्छा करना योग्य है, श्रन्यथा संन्यास की इच्छा करने से वह पतित हो जायगा ।। १२ ।। इसलिये बुद्धिमान विरक्ता ही को संन्यास में प्रवृत्त होना चाहिये भ्रौर जो राग वाला हो उसके लिये घर ही श्रच्छा है जो श्रधम द्विज राग के होते हुए संन्यास धारए करता है, वह नरक को प्राप्त होता है।। १३।। जिसको

जीभ, उपस्थ, पेट ग्रौर हाथ ग्रपने वश में हों ब्रह्मचर्यवान् वह बाह्मण विवाह करने के पूर्व ही संन्यास घारण करे।। १४॥ संसार को विवेक दृष्टि से निःसार देखता है तब वह उत्तम श्रेणी के वैराग्य से ग्रुक्त पुरुष विवाह न करते हुए ही संन्यास ग्रह्ण करता है॥ १५॥ कर्म का लक्षण प्रवृत्ति है यानी कर्म से प्रवृत्ति बढ़ती है ग्रौर ज्ञान में उसका लक्षण संन्यास है इसिलए ज्ञान (विवेक) होने के पश्चात् ही बुद्धिमान संन्यास ग्रहण करे॥ १६॥

जब सनातन ब्रह्मरूप परम तत्त्व का ज्ञान होजाय, तब एक दण्ड धारण करके यज्ञोपवीत ग्रौर शिखा का त्याग करना चाहिये॥ १७॥ वही भिक्षा का ग्रज्ञ भोजन कर सकता है जो परमात्मा में प्रेम रखता हो, संसार के पदाथों में वैराग्य रखता हो ग्रौर सब प्रकार की कामनाग्रों से रहित हो ॥१८॥ नमस्कार करने से ग्रथवा पूजा करने से जैसी प्रसन्नता होती है यदि मार पड़ने पर भी जिसको वैसी ही प्रसन्नता होती हो; तभी वह सच्चा भिक्षान्न का भागी होता है॥ १६॥ वासुदेव नामक ग्रह्य ग्रौर ग्रक्षर ब्रह्म मैं ही हूँ, यह भाव जिसका दढ़ हो जाता है वही सच्चा भिक्षान्न का भोगी है॥ २०॥ जिस पुरुष में शान्ति, शम, शौच, सत्य, संतोष ग्रौर ग्राज्व (सीधापन) हो, जो ग्रपने पास कुछ भी न रखता हो ग्रौर जिसमें दम्म (मक्कारी) भी न हो, वही पुरुष कैवल्याश्रम में ग्रर्थांत् संन्यास ग्राश्रम में रहे॥ २१॥ जो मन, वचन या कर्म द्वारा किसी भूत

प्राग्गो के प्रति पाप की भावना नहीं करता वही सच्चा भिक्षात्र भोगी होता है ॥२२॥ सावधानता पूर्वक दम लक्षरा वाले, धर्म का ग्रनुष्ठान करता हुम्रा ग्रौर यथा विधि वेदान्त का श्रवएा करता हुम्रा द्विज सब ऋगों से मुक्त होने के पश्चात् संन्यास ग्रहरा करे।। २३ ।। धृति, क्षमा, दम, ग्रस्तेय ( चोरी न करना), शौच, इन्द्रिय वश में रखना, (विवेक ) से काम करना, विद्या, सत्य ग्रौर क्रोध न करना—यह दस धर्म के लक्ष्मण हैं ॥ २४॥ प्रथम भोगे हुए भोगों का तथा प्राप्त होने वाले भोगों का जो स्मरण न करे श्रौर प्राप्त भोंगों में जो सुख न माने, वही पुरुष संन्यास त्राश्रम में रहे।। २४।। जो भीतर की इन्द्रियां भीतर ग्रौर बाहर के विषय बाहर सदा रख सके, वही संन्यास ग्राश्रम में रहे ।। २६ ।। प्रारा निकल जाने पर प्रकार देह को सुख दुःख नहीं होते वैसे ही प्रारा के होते हुए जिसको सुख दुःख न हो वही संन्यास के योग्य है ॥ २७ ॥ दो लंगोटियां, एक गुदड़ी श्रौर एक दण्ड इतना ही सामान परमहंस संन्यासी को श्रपने पास रखना चाहिये अधिक नहीं।। २८।। राग के कारगा यदि परमहंस संन्यासी अधिक परिग्रह करे, तो वह रौरव नरक को प्राप्त होकर, पशु स्रादि की तिर्यक योनि में जन्म लेता है।। २६॥ संन्यासी पुराने फटे हुए निर्मल वस्त्रों को जोड़ २ कर कन्था बनावे ग्रौर उसका बाहरी परत गेरुग्रा करले ॥ ३० ॥ वह या तो एक ही वस्त्र धारण करे या एक भी वस्त्र न रखे और नीचे दृष्टि रखते हुए वासना रहित होकर नित्य श्रकेला ही विचरए।

करे और वर्षाकाल में मात्र एक स्थान पर निवास करे ॥ ३१ ॥
पुत्र दारादि परिवार तथा वेदांग, यज्ञ और यज्ञोपवीत इन सबका
त्याग करके, यित एकांत में अकेला विचरण करे ॥ ३२ ॥ काम,
क्रोध, घमंड, लोभ इत्यादि दोषों का परित्याग करके परित्राजक
ममता रिहत हो जाय ॥ ३३ ॥ राग द्वेष को छोड़कर मुनि मिट्टी
का डेला, पत्थर तथा सुवर्ण को समान देखे और किसी प्राणी
की हिंसा न करते हुए निस्पृह हो रहे ॥ ३४ ॥ दम्भ [मक्कारी]
अहंकार, हिंसा और पैंगुन्य [दुराचार] को छोड़ कर और
आत्म ज्ञान से युक्त होकर यित मोक्ष का लाभ करे ॥ ३५ ॥
इन्द्रियों को साथ देने से अवश्य दोष की ही प्राप्ति होती है,
परन्तु यिद उनको वद्य में रखा जाय तो उससे अवश्य सिद्ध का
लाभ होता है ॥ ३६ ॥ भोग की इच्छा भोंगों के भोगने से कभी
शान्त नहीं होती; परन्तु घी डालने से जैसी आग भभकती जाती
है वैसे वह भी बढ़ती ही जाती है ॥ ३७ ॥

विषयों को सुनकर, स्पर्शकर, चख कर, देखकर या सूंघ कर जो पुरुष उनमें हर्ष या ग्लानि नहीं करता उसी को जितेन्द्रिय जानना चाहिये।। ३८।। जिसका मन श्रौर वाणी सदा शुद्ध ग्रौर ग्रपने वश में है, वह वेदान्त का श्रन्तिम फल मोक्ष प्राप्त करता है।। ३६।। ब्राह्मण् (ब्रह्मज्ञानी) ग्रपने सन्मान से सदा विष प्राप्ति के समान ग्रप्रसन्न रहे ग्रौर ग्रमृत प्राप्ति होने के समान ग्रपमान की प्राप्ति को समभे।। ४०॥ ग्रपमानित होने पर भी ब्राह्मण् सुख से सोता है, सुख से ही जागता है ग्रौर सुख से

विचरण करता है; परन्तु उसका भ्रपमान करने वाला नष्ट हो जाता है।। ४१।। ब्राह्मण बहुत बोलने से बचता रहे ग्रौर ग्रप-मान तो किसी का भी न करे। वैसे ही, ग्रपने देह का ग्राश्रय करके और किसी से भी वैर न बांघे ॥ ४२ ॥ कोई कोघ न करे तो उसके ऊपर वह कोघ न करे कोई बुरी बात कहे तो भी उसको मीठे वचन ही कहे और न बहु ग्रर्थ वाले वचन कहे, न ग्रसत्य भाषण करे।। ४३।। अपने आत्मा हो में प्रेम रखे और किसी से कुछ पाने की भी इच्छा न रखे, न किसो को ग्राशीवीद दे। भ्रपने ही पुरुषार्थ से सुख प्राप्त करने के लिये इस जगत में विच-रण करे ॥ ४४ ॥ इन्द्रियों को निरोध करने से राग द्वेश का क्षय करने से और प्राणियों की हिंसा न करने से मनुष्य अमृतत्व के योग्य होता है।। ४५।। हड्डियों के जिसमें खंभे लगे हुए हैं, जो स्नायु से बंधा हुग्रा ग्रौर रक्त मांस से लिपा हुग्रा है, जो चपड़े से मंढ़ा हुया थ्रौर दुर्गंघ युक्त मलमूत्र से भरा हुया है ॥ ४६ ॥ जो वृद्धावस्था के दुःख से युक्त है ग्रौर रोगों का घर है ग्रौर सदा रोगों से पीड़ित है, जो स्त्री के रज से उत्पन्न होता, अनित्य है भीर भूतों का निवास स्थान है, ऐसा यह मनुष्य शरीर त्यागने योग्य ही है ॥ ४७ ॥ मांस, रक्त, पीव, मल, मूत्र, स्नायु, मज्जा ग्रीर हड्डियां - इनके संघात रूप देह में यदि कोई मूढ़ मनुष्य प्रीति करे, तो वह नरक में भी प्रीति करेगा ! ।। ४८ ।। देह में श्रहंकार रखना ही काल का दास होना है, वही महावीचि नामक नरक में खींच ले जाने वाला जाल है या महान् कष्टप्रद ऐसी

श्रसिपत्र बन श्रेगी (एक प्रकार का नरक जहां पेड़ों के पत्ते तलवार की धार के समान होते हैं) बही हैं ॥ ४६ ॥ सब कुछ भले हो नष्ट होजाय तो भी हर प्रयत्न से देहाहंकार का त्याग श्रवश्य ही करना चाहिये । देहाहंकार को भले मनुष्य को छूना तक नहीं चाहिये; जैसे कि श्वान का मांस जिसके पास है ऐसे चांडालिनी को उत्तम पुरुष नहीं छूते ॥ ५० ॥ श्रपने प्रियजन हो उनका श्रव्छा करना या जो श्रप्रिय हों उनका बुरा करना, दोनों से श्रलग रह कर, ध्यान योग से वह सनातन ब्रह्म को प्राप्त होता है ॥ ५१ ॥ इस विधि से धीरे २ सब प्रकार के संग को छोड़कर श्रीर सब द्वन्द्वों से मुक्त होकर वह ब्रह्म में टिक जाता है ॥ ५२॥ किसी के सहाय की श्रपेक्षा न रखकर परमार्थ की सिद्धि के लिये श्रकेला ही विचरण करे; जो जानता है कि श्रकेले रहने ही से परमार्थ की सिद्धि होती है; वह उसको त्यागता नहीं श्रीर सिद्धि को प्राप्त कर ही छोड़ता है ॥ ५३॥

पात्र के लिये कपाल (खप्पर), खानेके लिये कन्दमूल, पहिनने के लिये पुराने फटे वस्त्र, किसीकी सहायता अपेक्षा न रखना, सबमें समान बुद्धि रखना—ये ही मुक्ति के लक्षरण हैं ॥४४॥ सब भूत प्राणियोंका हित चाहने वाला, शान्त, तीन दंड और एक कमंडलु रखने वाला और अकेला ही आनंदमें रहने वाला, ऐसा संन्यासी भिक्षा के लिये ग्राम में प्रवेश करे ॥ ५५॥ अकेला ही भिक्षु कहा जाता है, दो जुड़ जांय तो मिथुन कहाता है तीन मिल जाने से ग्राम और तीन से ग्रधिक भिक्षु मिलने पर उनको नगर

कहते हैं ।। ५६ ॥ इसलिये भिक्षुकों को तीन से ग्रधिक तीन या दो की संख्या में नहीं रहना चाहिये यदि वेसे रहें तो वे ग्रपने धर्म से च्युत हो जाते हैं ।। ५७ ॥ (क्योंकि दो या ग्रधिक यति मिलने से ) उसमें ग्रापस में राजा संबंधी या भिक्षा संबंधी ग्रावश्य बात चीत होगी ग्रथवा ग्रधिक परिचय से ग्रापस में स्नेह, दुराचार या मत्सर ग्रादि भी उत्पन्न होंगे, इसमें संदेह नहीं है ॥ ५८ ॥

भिक्षु किसी की स्राशा न करते हुए स्रकेला ही रहे, किसी के साथ बात भी न करे स्रौर यित सबको 'नारायए।' यहो उत्तर दे।। १६।। स्रकेला ही मन वचन कर्म से ब्रह्म का चिन्तवन करे। जीवन में या मृत्यु में हर्ष न माने।। ६०।। जहां तक स्रायु की समाप्ति न हो काल की प्रतीक्षा किया करे जीवन या मरण का हर्ष न माने। जैसा सेवक स्राज्ञा की प्रतीक्षा करता रहता है वैसे काल ही की प्रतीक्षा करता रहे।। ६१।। स्रजिह्म, मौन, नपुंषक, पंगु, स्रन्धा, विधर स्रौर मुग्ध इन छत्रों का स्राचरण करे इससे भिक्षु श्रवश्य मुक्त हो जायगा, इसमें संदेह नहीं है।। ६२।। भोजन करते समय यह स्रच्छा है स्रौर यह बुरा है इस प्रकार मानकर जो जिह्नाके विषयों से स्रासिक्त नहीं करता स्रौर हितकर, परिमित स्रौर सत्य भाषण करता है, उसकी स्रजिह्न कहते है।। ६३।। हाल की उत्पन्न हुई बालिका, सोलह वर्ष की तरुणी ग्रौर सौ वर्ष की वृद्धा स्त्री, तीनों को जो चित्र में विकार उत्पन्न हुए बिना हो देखता है उसको षंडक (नपुंषक) कहते है।। ६४।। जो केवल

भिक्षा के लिये ग्रथवा मल मूत्र त्याग के लिये ही चलता है श्रीर एक योजन से अधिक चलता ही नहीं उस यति को पंग कहना चाहिये ॥ ६५ ॥ बैठा हो या गमन करता हो जिसकी दृष्टि चार हाथ धरती से ग्रधिक दूर नहीं जाती उस यति को अन्ध कहते हैं ॥ ६६ ॥ हितकारक या अहितकारक आनन्द देने वाला या दुःख देने वाला, ऐसा वचन सुनकर भी न सुनने के समान स्थिर बुद्धि रहता है, उसको बहिरा कहते हैं।। ६७।। विषय संमुख उपस्थित होने पर भी जिस समर्थ यति की इन्द्रियां चलायमान नहीं होतीं, जो सदा सोये हुए के समान बर्ताव करता है, उस भिक्षु को मुग्ध कहते हैं ॥ ६८॥ नाटक म्रादि जुम्रा, युवितयां, खाने पीने के पदार्थ मौर रजस्वला स्त्री, इन छुत्रों को यति कभी न देखे।। ६९।। अन्य पदार्थ में राग, द्वेष, मद, माया, द्रोह श्रौर मोह इन छः को यति मन में कभी न लावे।। ७० ।। मंचक (पलंग), सफेद कपड़ा, स्त्रियों की कथा, लोलुपता, दिन में सोना ग्रौर किसी यान (सवारी) में बैठना यह छः संन्यासी के लिये पाप है ॥ ७१ ॥ आरम चिन्ता करने वाला प्रयत्न से दूर यात्रा न करे और मोक्ष देने वाले उपनिषदादि सत् शास्त्रों का श्रम्यास किया करे।। ७२॥ यित तीर्थ स्थान में अधिक न रहे, न उसवास ही करे, वैसे हो यति न पढ़ने लगा रहे न व्याख्यान (पढ़ाने) में ॥ ७३ ॥ यति हमेशा पाप रहित, शठता विहोन और सरल ऐसा ग्राचरण रखे ग्रौर कछुप्रा जैसे ग्रामे ग्राङ्गों को समेट लेता है वैसे THE RESTRICTION OF THE PARTY OF

इन्द्रियों को समेट ले यानी उनको अपने वश में रखे॥ ७४॥ इन्द्रिय और मन को वृत्ति जिसकी क्षीण हुई है, जो आशा और परिग्रह से रहित हो, जो इन्द्र रहित हो और किसी को नमस्कार न करे न तर्पण आदि करे॥ ७५॥ जो ममता और अहंकार रहित हो, किसी से कुछ अपेक्षा न रखता हो, न किसी को आशीर्वाद देता हो और जो सदा एकान्त का ही सेवन करता हो ऐसा पुरुष मुक्त हो होता है, इसमें कुछ भी संदेह नहीं है॥ ७६॥

नियम से चलने वाला, कर्म भक्ति श्रौर ज्ञान से सम्पन्न
श्रौर स्वतन्त्र ऐसा पुरुष वैराग्य प्राप्त होने पर—फिर वह ब्रह्मचारी
हों, गृहस्थ हो या वानप्रस्थ हो, संन्यास ग्रहण करे। ब्रह्मचारी
ब्रह्मचर्य समाप्त करके गृही हो, फिर वानप्रस्थ होकर पश्चात्
संन्यास धारण करे। श्रथवा श्रन्य प्रकार से, ब्रह्मचर्य ही से
संन्यास ग्रहण करे, वा गृहस्थी से या वानप्रस्थ से करे। श्रथवा,
व्रती हो या व्रतहीन, स्नातक (पढ़ा हुश्रा विद्वान्) हो या
श्रस्नातक (बे पढ़ा), श्रग्नि का त्याग किया हो या श्रग्निहोत्र रखा
ही न हो, जिसको जिस दिन वैराग्य उत्पन्न हो जाय, उसो दिन
वह संन्यास धारण करे। प्रजापत्य इष्टि (हवन विशेष) ही केवल
करे श्रथवा न करे; केवल श्राग्नेय इष्टि ही करे। प्राण ही श्रग्नि
है, इसलिये त्रैधातवीय इष्टि श्रथात् तीन धातु सम्बन्धी हवन
इसी में करे। तीन धातु ये हैं, सत्व, रज श्रौर तम। 'श्रयंते
योनित्रह त्वियो यतो जातो श्रारोचथाः। तं जानन्नग्न श्रारोहाथानो

वर्धया रियम्।' (हे अग्नि देव! यह प्राग्ण तुम्हारा कारण् रूप है; प्राग्ण से उत्पन्न हुए तुम प्रकाश को प्राप्त हो। प्राग्ण के जानने वाले, हे अग्नि देव! तुम वृद्धि को प्राप्त हो और हमारी सम्पत्ति बढ़ाओ ) इस मन्त्र से अग्नि को सूंघे। अथवा 'अग्नेयोंनिर्यः प्राग्णः प्राग्णं गच्छ स्वां योनि गच्छ स्वाहा।' (जो प्राग्ण अग्नि का कारण्ण है उस अपने कारण्ण में हे अग्निदेव! तुम प्रवेश करो) इस मंत्र से आहवनीय अग्नि को लेकर पूर्व के अनुसार उसको सूंघे। यदि अग्नि न मिले तो जल में आहुतियां दे। जल ही सब देवता रूप है (इसलिये) 'सर्वाभ्यो देवताभ्यो जुहोमि स्वाहा।' (सब देवताओं के लिये इस मन्त्र से हवन करता हूँ) हवन करके उस जल को लेकर 'साज्यं हिवरनामयं मोक्षदम्' (यह घृत सिहत हिव है जो रोगहारक और मोक्षदायक है) इस मन्त्र से जल प्राशन करे।

पश्चात् शिखा, यज्ञोपवीत, पिता,पुत्र, स्त्री, कर्म, अध्ययन तथा अन्य मन्त्रों का विसर्जन कर वह परिव्राजक हो जाता है। ग्राटम ज्ञानी परिव्राजक त्रैधातवीय मोक्ष मन्त्रों से विधिवत् ब्रह्म की उपासना करे।

नारद्जी ने ब्रह्माजी से पुनः प्रश्न किया, 'जिसको यज्ञोप-वीत न हो वह ब्राह्मण कैसे हो सकता है? पितामह ने उत्तर दियाः—

िशिखा सहित मुण्डन करके विद्वान् बाहर के सूत्र ( यज्ञो-पवीत) का त्याग करे ग्रीर जो ग्रक्षर परब्रह्म है वही सूत्र है इस

प्रकार समभे ॥ ७७ ॥ पिरोया हुम्रा होने से उसको सूत्र कहते हैं। वह सूत्र वस्तुतः परमपद रूपी सूत्र को जिसने जान लिया है वही ब्राह्मरण वेदों का पारगामी है यानी संपूर्ण वेदों को भली प्रकार जानने वाला है ॥ ७८॥ जिसमें यह सर्व जगत सूत्र में जैसे मिए। पिरोये हुए होते हैं वैसा पिरोया हुआ है, उस ब्रह्म रूपी सूत्र को तत्त्वदर्शी योगी घारण करे ॥ ७६ ॥ उत्तम प्रकार से योग में स्थिर विद्वान् बाहर के सूत्र को त्याग कर सावधानता पूर्वक इस ब्रह्म भावका सूत्र धारण करे। इस सूत्रको धारण करने वाला उच्छिष्ट (भूठा) ग्रीर त्रश्चि नहीं होता।। দে।। ब्रह्मज्ञान रूप यज्ञोपवीत धारण करने वाले, जिनका सूत्र भीतर रहता है वे ही सच्चे सूत्र को जानने वाले हैं ग्रौर सच्चे यज्ञोपवीत पहिनने वाले हैं ॥ दशा उनकी ज्ञान ही शिखा है, ज्ञान ही निष्ठा है, श्रौर ज्ञान ही उनका यज्ञोपवीत है; उनका पवित्र भी ज्ञान ही है श्रीर ज्ञान ही उनका परम (पद) है।। द्राग्न की समान प्रज्वलित ऐसी जिसको ज्ञानमय शिखा है, वही ज्ञानी सच्चा शिखा धारी है ग्रीर सामान्य मनुष्य शिखा जो रखते हैं, वे वास्तविक में शिखा, धारी नहीं है ॥ ५३॥ ब्राह्मणादि जिनको वैदिक कर्म करने का ग्रधिकार है, उनको यह बाहरी यज्ञोपवीत धारण करना चाहिये क्योंकि वह एक कर्म ही का ग्रङ्ग है ॥ ५४ ॥ जिसकी शिखा श्रौर उपवीत ज्ञानमय है, सम्पूर्ण ब्राह्मणत्व उसी में है, ऐसा ब्रह्मज्ञानियों का निरुचय है ।। प्रशा

इस प्रकार यह सब जान कर ब्राह्मण प्ररिव्राजक (संन्यासी) बन जाय। संन्यासी एक पहनने की शाटी (वस्र) सिवाय ग्रीर कोई वस्तु पास न रखे, सब सिर मुंडवाले ग्रीर सब प्रकार से शारीरिक कष्ट सहने के लिये तय्यार रहे। ग्रथवा विधि देखा जाय तो वह जैसा उत्पन्न हुन्ना है, उसी रूपको धारएा कर यानी नग्न होकर ग्रपने पुत्र, मित्र, स्त्री, ग्राप्त (गृह) बांधव ग्रादि तथा स्वाध्याय ग्रीर सब कर्मों को त्यागकर 'यह सब ब्रह्माण्ड ही उसकी लगोटी है' ऐसा समभकर दण्ड ग्रौर लगोटीका त्याग करे ग्रौर द्वंद्व को सहन करता हुग्रा न शीत माने न उष्ण, न सुख, न दुःख, न निद्रा, न मानापमान माने ग्रौर शोक, मोह, जरा, मृत्यु भूख ग्रीर प्यास इन छुग्रों ऊर्मियोंसे रहित होजाय। निन्दा, श्रहं-कार, मत्सर, गर्व दंभ, ईर्षा ग्रसुया, इच्छा, द्वेष, सुख, दुःख, काम, क्रोध, लोभ, मोह ग्रादि को छोड़ कर ग्रपने शरीर को मृत शरीर के समान मानकर अपने आत्माको छोड़कर भीतर ग्रीर बाहर, ग्रीर कुछ है ही नहीं ऐसी निष्ठा रखे। किसी की भी वंदना न करे, न नमस्कार करे, न हवन वा तर्पण करे। निन्दा स्तृति छोड़ दे ग्रौर जैसा होजाय वैसा ही होने दे, जो मिले उसीमें संनुष्ट रहे। सुवर्गा ग्रादि पास न रखे। उसके लिये न भ्रावाहन है न विसर्जन, न मंत्र है न ग्रमंत्र, न ध्यान है न उपा-सना, न लक्ष्य है न अलक्ष्य, न पृथक् है न अपृथक् है, न कोई अन्य स्थान है। सभी स्थान उसीका निवास है और उसीकी बुद्धि

स्थिर है। वह सूने मकान में, वृद्ध के नीचे, मंदिर में, फूंस के ढर में, कुम्हार के घर, ग्राग्न होत्र के स्थान ग्रथवा यज्ञशाला में, नदी के तीरमें, नदी के बालू में, भूमि के विवर में पर्वत के कन्दरा में, भरने पर ग्रथवा यज्ञागार में ग्रथवा वन में रहे श्वेतकेत. ऋभु निदाघ, ऋषभ, दुर्बासा, संवर्तक, दत्तात्रेय ग्रीर रैवतक-इनके समान कोई जान न सके इस प्रकार वेश तथा ग्राचार रखकर वालक के समान, पागल के समान ग्रथवा पिशाच के समान रहे। पागल न होते हुए पागल का सा आचरण रखे और त्रिदंड छीका, पात्र, कमंडलु, कटिसूत्र ग्रीर कौपीन-यह सब जल में 'भू: स्वाहा' कहकर त्याग दे। कटिसूत्र, कौपीन, वण्ड, वस्त्र श्रीर कमण्डल्-यह सब जल में प्रवाहित करे, नग्न होकर बिचरण करे श्रीर श्रात्मा का श्रनुसंधान करता रहे। जैसा नग्न रहे वैसा निर्द्ध ग्रौर परिग्रह रहित भी रहे। परित्राजक तत्त्वरूप ब्रह्म प्राप्ति के मार्ग में भ्रच्छी प्रकार संपन्न हो। मन को निर्मल रखते हुए प्राण धारण के निमित्त यथोक्त काल पर हाथ में ग्रथवा किसी पात्र में भिक्षा मांग कर खाय। लाभ हानि में समान रहे श्रीर ममता कहीं भी न रखे। श्रात्मध्यान में सदा निमग्न रहकर सदा ब्रह्मानिष्ठ बना रहे और शुभ तथा अशुभ कर्मों का उच्छेद करने की इच्छा से उनका त्याग कर, 'पूर्णानन्द, अद्वेत और बोध स्वरूप ऐसा ब्रह्म मैं हूँ' इस ग्रर्थ वाले ब्रह्म प्रएाव का श्रनु-स्मरण करे। भ्रमर जैसा एक फूल से दूसरे फूल पर जाता है, अथवा जैसे कीट एक पत्ते से दूसरे पत्ते पर जाता है, वैसे ही,

तीनों शरीर का त्याग करे। इस प्रकार संन्यास ही से जो देह— त्याग करता है, वह, कृतकृत्य होता है। यह उपनिषत् है।। इति तृतीय उपदेश।।

वेद विहित कमों सहित तीनों लोक, विषय तथा इन्द्रिय इन सबका त्याग कर जो आदमा में ही टिक जाता है, वह परमगित को प्राप्त होता है।। १।। सचा यित अपना नाम, गोत्र, देश, काल, अपनी विद्वत्ता, कुल, उम्न, पेशा, व्रत, शील इत्यादि किसी को न बतावे।। २।। स्त्री के साथ वह संभाषण न करे अथवा देखी हुई स्त्री का स्मरण न करे, स्त्री सम्बन्धी वार्ता भी न कर, और तो क्या स्त्री का चित्र भी यित न देखे।।। ३।। इन चार बातों का यदि कोई यित मोह वश आचरण करे, तो उसका चित्त को अवश्य विकार होगा और उस विकार से वह नाश को प्राप्त होगा।। ४।।

तृष्णा, क्रोध, ग्रसत्य, धूर्तता, लोभ, मोह, प्रिय, ग्रप्रिय, शिल्प, व्याख्यान करना, काम, राग, परिग्रह, ॥ ४ ॥ ग्रहङ्कार, ममता, व्याधि चिकित्सा करना, धर्म का कोई बड़ा काम उठाना, प्रायश्चित्त करना, प्रवास मंत्र, ग्रौषधि, विष ग्रौर ग्राशीर्वाद ॥ ६ ॥ यह सब यति के लिये निषिद्ध हैं ग्रौर यदि कोई यति इनका सेवन करे तो उसका पतन होगा। मित्र भी ग्रा मिले तो उसको 'ग्राजा, ग्रथवा बैठ' ऐसा कहकर उसका स्वागत न करे ॥ औ वैसे ही मोक्ष मार्गमें परायगा मुनि किसीसे मान पूर्वक न बोले, किसी से कुछ ले नहीं न किसी को कुछ दे ॥ ॥ ग्रथवा दैने

दिलवाने की यति स्वप्न में भी कभी प्रेर्णा न करे। स्त्री, भाई, पुत्र इत्यादि बांधवों का हानि लाभ ।। १।। सुनकर वा देख कर यति विचलित न हो ग्रौर हर्ष शोक दोनों का वह त्याग करे। श्रहिसा, सत्य, ग्रस्तेय ब्रह्मचर्य ग्रौर ग्रपरिग्रह से रहे।। १०॥ उदण्डता न करना, दीनता रहित रहना, प्रसन्नता, स्थिरता, सीधा पन, ग्रस्नेह, गुरु सेवा, श्रद्धा, क्षमा, दम, शम, ॥ ११ ॥ उपेक्षा, धैर्य, माधुर्य तितिक्षा, करुणा, लज्जा, ज्ञान, विज्ञान, मिताहार ग्रौर धृति ॥ १२ ॥ इन सबका पालन करना, जिनका मन वशमें होता है ऐसे यतियों का यह प्रसिद्ध धर्म है। द्वन्द्व रहित सदा ग्रात्मा में टिका हुग्रा, सबको समान देखने वाला।। १३।। ऐसा त्रीय भ्रवस्था को पहुँचा हुम्रा परमहंस यति साक्षात् नारायण ही है। यति ग्राम में एक ही रात्रि रहे, नगर में पाँच रात्रि रह सकता है ॥ १४ ॥ परन्तु यह नियम वर्षाऋतु के लिये नहीं है; वर्षा काल में चार महीने एक ही स्थान रह सकता है। यदि कोई भिक्षु ग्राम में हो तो उस ग्राम में यति दो रात्रि भी न ठहरे॥ १४॥

क्योंकि इसमें रागद्धेश बढ़ता है और उससे यित नरक गित को प्राप्त होता है। गांव को सीमा में अथवा किसी निर्जन देश में जिना आश्रम बनाये यित संयम पूर्वक रहे॥ १६॥ किसी क्षुद्र प्राणी के समान जमीन पर यानी पैदल ही घूमता रहे, मात्र वर्षाकाल में एक ही स्थान रह जाय। वह या तो एक ही स्थान पर निवास करे अथवा निवास करे ही नहीं; एकाग्र दृष्टि रखे और लोलुपता न रखे ॥ १७॥

इस प्रकार संतजनों के मार्ग को दूषएा न लगाता हुम्रा ध्यानयुक्त रह कर यित पृथ्वी पर भ्रमएा करे। पित्रत्र देश में अपने धर्म का पालन करते हुए यित ॥ १८ ॥ पिरभ्रमएा करता रहे ग्रीर योगरत रह कर पृथ्वी पर घूमता रहै। यित को रात्रिमें दुपहर में अथवा संघ्या समय पर्यटन नहीं करना चाहिए ॥ १६॥ चून्य स्थानों में, किठन स्थानों में अथवा जहां जाने से प्राणियों को कष्ट पहुँचे ऐसे देश में भी वह पर्यटन न करे। यित गांव में एक रात्रि रहे, कसवे में तीन रात ॥ २० ॥ छोटे कसवे में दो ही रात रहे, शहर में पांच रात्रि रह सकता है परन्तु वर्षाकाल में (चार महीने) तीर्थ स्थान देखकर वहीं रहे॥ २१ ॥ ग्रन्धे के समान कूबरे के समान, बहिरा, पागल या गूंगे के समान (जिसके लक्षएा पहले दे चुके हैं) ग्रीर अपने समान सब भूतों को देखता हुग्रा भिक्षु पृथ्वी पर परिभ्रमएा करे॥ २२ ॥

बहूदक ग्रीर वानप्रस्थ संन्यासियों को तीन बार स्नान करना चाहिये, हंस को एकबार ग्रीर परमहंस के लिये स्नान ग्रावश्यक ही नहीं है ।। २३ ।। मौन, योगासन, योग, तितिक्षा, एकान्त सेवन, निस्पृहता ग्रीर समता ये सात धर्म एक दण्ड धारण करने वाले के हैं ।। २४ ।। परन्तु परमहंस ग्राश्रम वाले के लिये स्नानादि का कुछ विधान नहीं है । वह हमेशा केवल सभी चित्त वृत्तियों के त्याग में ही लगा रहे ।। २४ ।। चमड़ा,माँस, रक्त, स्नायु, मेद, मञ्जा श्रौर हिंडुयां इनके संघात रूप शरीर में रहने वालों में श्रौर मल सूत्र पीव श्रादि में रहने वाले कीड़ों में श्रन्तर ही क्या है ? ॥ २६ ॥ कहां कफ श्रादि मिलन पदार्थों के ढेर रूप यह शरीर श्रौर कहां उस शरीर के शोभा सौंदर्य श्रादि गुरा ! ॥ २७ ॥ मांस, रक्त, पीव, मल, सूत्र, स्नायु, मञ्जा श्रौर हिंडी श्रादि के समूहभूत इस शरीर में यदि कोई सूढ़ पुरुष प्रीति रखे तो वह नरक में भी प्रीति रखेगा !॥२०॥ कियों के गृह्य देश में श्रौर बहते हुए फोड़े में कुछ भी श्रन्तर नहीं है । यदि है तो केवल मनुष्य के मन का ही श्रन्तर है, श्रौर इसी से मनुष्य धोखा खा जाता है ॥ २६ ॥ द्विधा भिन्न श्रौर श्रपान मेल से दुर्गन्ध देने वाले चमड़े के टुकड़े में जो श्रानन्द मानते हैं, उनको नमस्कार है ! इससे बढ़ कर श्रौर साहस ही क्या हो सकता है ! ॥ ३०॥

विद्वान् यित का न कोई कार्य है न कोई चिह्न है। ममता हीन, भयहीन, शान्त, द्वन्द्वरिहत, किसी वर्ण से आहार ग्रहण करने वाला ॥ ३१ ॥ मौन धारण करने वाला यित लंगोटो भी धारण करे अथवा न करे और सदा ध्यान में तत्पर रहे। ऐसा ज्ञानी योगी ब्रह्म को प्राप्त होने योग्य है ॥ ३२ ॥ यित कोई बाह्म चिह्न धारण करे तो भी यित का वास्तविक लक्षण तो ज्ञान ही है, क्योंकि जीव के मोक्ष का हेतु ज्ञान ही है और बाहरी चिह्न मोक्ष के लिये ग्रत्यंत निरुपयोगी हैं ॥ ३३ ॥ जो किसी को श्रच्छा या बुरा, विद्वान् या अविद्वान्, सदाचारी या दुरा-

चारो नहीं समभता वही सच्चा ब्राह्मण है।। ३४।। इसलिये धर्म-वेत्ता यित बहिर्लक्षण रिहत ही अत्यंत श्रेष्ठ ऐसे ब्रह्मचर्य का आचरण करे; परन्तु महान् गहन ऐसे धर्म का आचरण करते हुए भी बाहरी आचार श्रज्ञानी के समान ही रखे।। ३४।। वर्ण और आश्रम से रिहत होकर सब मनुष्यों से पृथक् ऐसा कोई विशेष चिन्ह न रखे और अन्ध, मूर्ख और गूंगे के समान (जिस के लक्षण पहिले कह चुके हैं) पृथ्वीं तल पर परिश्रमण करे।। ३६।। ऐसे शान्त मन वाले यित की देवगण भी चाहना करते हैं।

'लिंगाभावात्तु कैवल्यम्' (लिंग यानी व्यक्तित्व का निशान न होना ही कैवल्य है ) यह वेद वचन है ॥ ३७ ॥

फिर से नारदजी ने ब्रह्माजी से कहा, 'हमको संन्यास की विधि बताइये।' पितामह ने 'ग्रच्छा' कह कर ग्रङ्गीकार किया ग्रीर वे बोले—

ग्रातुर संन्यास में ग्रीर कम संन्यास में भी संन्यास ग्राश्रम ग्रहण करने वाला प्रथम कुच्छ चांद्रायण वत से प्रायश्चित करे ग्रीर ग्रष्ट श्राद्ध करे। देव, ऋषि, दिव्य, मनुष्य, भूत, पिता, माता इनका तथा ग्रपना ये ग्राठ श्राद्ध हैं। प्रथमदेव श्राद्ध में सत्य वसु नामक देवताग्रों तथा ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश्वर इनका ग्रचन करे, ऋषि श्राद्ध में देविष, क्षत्रिय ऋषि ग्रीर मनुष्य ऋषि इनका। दिव्य श्राद्ध में वसु, रुद्ध ग्रीर ग्रादित्य इनका; मनुष्य श्राद्ध में सनक, सनन्दन, सनत्कुमार ग्रौर सनत्सुजात इनकाः भूत श्राद्ध में पृथिव्यादि महाभूत चक्षु ग्रादि इन्द्रियां ग्रीर चार स्थूल भूत इनका; पितृ श्राद्ध में पिता, बावा ग्रीर परबावा इनका; मातृ श्राद्ध में माता दादी ग्रौर परदादी इनका ग्रौर ग्रात्म श्राद्ध में भ्रपना पिता का भ्रौर बावा का श्राद्ध करे । पिता जीवित हो तो पिता को छोड़कर ग्रपना, बावा का ग्रौर परबावा का श्राद्ध करे। सब श्राद्धों में प्रति श्राद्ध के लिये दो दो ब्राह्मणों की नियुक्त द्वारा एक ग्रघ्वर पक्ष में, ग्रथवा ग्राठ ग्रघ्वर पक्ष में, एक दिन में ग्रथवा ग्राठ दिन में ग्रपनी शाखा के मन्त्रों से ग्राठों श्राद्ध समाप्त करे। ग्रथवा पितृ याग के विधान से बाह्मागों का पूजन करके मुक्ति तक सब कर्म यथा विधान करके पिण्ड दान करे । ब्राह्म एों को ताम्बूल (पान का बीड़ा ) ग्रौर दक्षिएा देकर संतुष्ट करके उनको बिदा करे। पश्चात् शेष रहा कर्म समाप्त करने के लिये सात बाल छोड़ कर ब्राह्मएा सिर के बाल तथा मूंछें मूंडवावे ग्रौर नाखून कटवावे। सात ग्राठ बाल, (को छोटी चुटिया) तथा कांख के ग्रौर गुह्य स्थान के बाल छोड़कर संपूर्ण क्षौर करवावे श्रौर स्नान संघ्या से निवृत्त होकर एक हजार गायत्री का जप करे तथा ब्रह्म यज्ञ करे। फिर अपना ग्रलंग ग्रग्नि स्थापन करके ग्रपनी शाखा के ग्रनुसार सामिग्री एकत्रित कर उस शाखा के अनुसार ही जितनी आज्य भाग में कही हो उतनी घी की ग्राहुतियां देकर हवन विधि समाप्त करे। 'श्रात्मा' स्रादि मंत्रोंसे तीन वार सत्थु प्राशन करे। पश्चात् स्राच- मन करके स्रग्नि का संरक्षण करे। स्रग्नि के उत्तर को कृष्णाजिन (काला मृगचर्म बिछा कर उस पर बैठ कर रात भर पुरागा श्रवगा करते हुए जागरगा करे । रात्रि के चौथे प्रहर में स्नान करके उसी अग्नि में चर (भात ) बनावे। पुरुष सूक्त से उसी ग्रग्नि में सोलह भ्राहृतियां देकर पश्चात् विरजा होम करे । फिर भ्राचमन करके दक्षिणा सहित वस्त्र, सुवर्णं पात्र भ्रौर धेनु का दान करके पश्चात् ब्रह्मा का विसर्जन करे । पश्चात् नीचे लिखे हुए मंत्र से ग्रग्नि को ग्रात्मा में ग्रारोपित करके ग्रग्नि का इस प्रकार ध्यान करे। ग्रन्नि का ग्रारोपण करने का मन्त्रः— "संमासिञ्चन्तु मरुतः समिन्द्रः संवृहस्पत्तिः । संमायमिनः सिञ्चत्वायुषा च धनेन च बलेन च चायुष्मन्तः करोतुमेति । याते भ्रग्ने यज्ञिया तनूस्तयेह्यारो हात्मात्मानम् । भ्रच्छा वसूनि कृण्वन्नस्मे नर्या पुरूशि। यज्ञो भूत्वा यज्ञमासीद स्वां योनि जातवेदो भुव स्राजायमानः सक्षय एधि।" ( मरुत, इन्द्र, बृहस्पति तथा यह अग्नि मेरे ऊपर धन और बल की वर्षा करे और मुभे दीर्घ ग्रायु प्रदान करे। हे ग्रग्ने, जो तेरी यज्ञ रूपी तनू है उस तनू से यहां इस मेरे आत्मा में तू आरोहण कर ( हमारे लिये ) धन की वृद्धि कर थ्रीर है अन्न को बढ़ाने वाले, (हमारे खाने के लिये, बहुत अन्न उत्पन्न कर। यज्ञ बनकर तू यज्ञ कराले भ्रौर हे अपने, तू अपने कारण के प्रति प्राप्त होजा। इस समय जो तू प्रगट हुआ है सो फिर विलीन होजा। अध्यास कर्षा अधिकार गाँध नमें का अधिकार श्रीन का घ्यान करने के पश्चात उसकी प्रदक्षिणा श्रौर नम-स्कार करके श्रीन का विसर्जन कर दे। पश्चात् प्रातः संघ्या करे, एक सहस्त्र गायत्री का जप करके सूर्योपस्थान ( सूर्य की प्रार्थना ) करे फिर नाभि तक पानीमें खड़ा रहकर श्राठ दिक्पालों को श्रध्यं प्रदान करे, गायत्री का विसर्जन करे श्रौर सावित्री को व्याह-तियों में प्रविष्ठ करदे।

'मैं (संसार रूपी) वृक्ष का (अन्तर्यामी रूप से) घारण करने वाला हूँ, मेरी कीर्ति पर्वत पृष्ठ के समान स्थिर है। सूर्य में जैसा अत्यन्त पवित्र अमृत रहा हुआ है उसीके समान में अत्यन्त पवित्र हूँ। प्रकाश युक्त ऐसा (ब्रह्म रूपी) धन मेरे पास है। मैं उत्तम बुद्धि बाला, मृत्यु रहित और अक्षय हूँ।' यह त्रिशंकु ऋषि का वेद का व्याख्यान है।

जो वेदौ में प्रधान (रूप से विश्वात ) है, विश्वरूप, है, ग्रमृत स्वरूप वेदों से उत्पन्न हुग्रा है ऐसा (ॐकार रूप) इन्द्र मुफे बुद्धि (ज्ञान) प्रदान करें; हे देव,मैं ग्रमृत की धारण करने वाला होऊँ, मेरा शरीर बलवान् हो, मेरी जीभ मधुर भाषण करने वाली हो ग्रौर मैं कान से बहुत ग्रच्छी तरह से सुनूं, तू ब्रह्म का कोश यानी खजाना है परन्तु (लौकिक) बुद्धि से तू पाया नहीं जाता तू मेरे जाने हुए (ज्ञान) की रक्षा कर

"स्त्री की वासना, घनकी वासना श्रौर स्वर्ग श्रादि लोकों की वासना का मैंने त्याग किया है।" "ॐ भूः संन्यस्तं मया, ॐ भुवः

संन्यस्तं मया, ॐ सुवः संन्यस्तं मया ॐ भूर्भृवः सुवः संन्यस्तं मया" ( मैंने भू लोक का संन्यास किया इ० इ० ) इस मंत्र को मंद स्वर से, मध्यम स्वर से भीर फिर उच्च स्वर से मन से भीर वाणीसे कहकर, "ग्रभयं सर्व भूतेभ्यः मत्तः सर्वं प्रवर्तते स्वाहा।" (सब भूतोंको मैं ग्रभय देता हूँ; सब कुछ मुभसे ही उत्पन्न होता है ) इस मंत्रसे जल प्राशन करे । पूर्व दिशाकी ग्रोर पूर्ण ग्रंजली देकर 'ॐ स्वाहा' इस मंत्रसे शिखा उखाड़ डाले । फिर 'यज्ञोपवीतं परमं पिवत्रं प्रजापतेर्यत्सहजं पुरस्तात् । श्रायुष्यमग्र्यं प्रति मुश्च शुभ्रं यज्ञोपवीतं बल मस्तुतेजः ॥ यज्ञोपवीतं बहिर्न निवसेत्त्वमंतः प्रविश्य मध्ये ह्युज्जसं परमं पवित्रं यशोबलं ज्ञान वैराग्यं मेधां प्रयच्छ ॥' (यह यज्ञोपवीत ग्रत्यंत पावन करने वाला है ग्रौर यह पहिले प्रजापित के साथ ही उत्पन्न हुआ है। हे देव, मुफे सुदीर्घ ग्रायुष्य प्रदान कर। यह सुभ्र यज्ञोपवीत मुभे बल ग्रौर कांति देने वाला हो।। यह यज्ञोपवीत अब बाहर न रहे, भीतर प्रवेश करके (हे यज्ञोपवीत अब ) तुम मेरे अन्तर में परम पवित्र श्रीर विशाल ऐसा सुयश, बल, ज्ञान, वैराग्य श्रीर बुद्धि प्रदान करो!) इस मंत्र से यज्ञोपवीत तोड़कर ग्रंजुलि में जल लेकर "ॐ भूः समुदं गच्छ स्वाहा" ऐसा कहकर जल में छोड़ दे "ॐ भूः संन्यस्तं मया, ॐ भुवः संन्यस्तं मया ॐ सुवः संन्यस्तं मया'' इस मन्त्र को तीन बार उचारण करके जल को अभिमन्त्रित कर प्राज्ञन करे। फिर ग्राचमन करके 'ॐ भूः स्वाहा' ऐसा कहकर जलमें वस्न तथा कटिसूत्र (करघनी) भी त्याग दे स्रोर मैं स्रब सब कमों से निवृत्त हुम्रा हूँ' ऐसा समभकर नग्र रूप से म्रात्मा का म्रमुसंघान करते हुए उत्तर दिशा की म्रोर चला जाय। यदि संन्यास लेने वाला विद्वान हो तो गुरू से प्रण्य महावाक्य का उपदेश लेकर 'मुभसे मन्य कुछ नहीं है' ऐसा समभकर स्वेच्छा पूर्वक विचरण करे भ्रीर फल, पत्ते भ्रीर जल का म्राहार कर पहाड़ जंगल तथा मंदिरों में घूमे। संन्यास लेने के पश्चात् दिगंबर रहे भ्रीर हमेशा भ्रपने भ्रानन्द के भ्रमुभव से जिसका भ्रन्तर परिपूर्ण है ऐसा सर्वत्र विचरण करे। भ्रन्य कर्मों से दूर रहकर फल, रस, छिलके, पत्ते, मूल भ्रीर उदक इनका भ्राहार करते हुए मोक्ष की इच्छा रखने वाला संन्यासी प्राणायाम में परायण रहे भ्रीर गिरि कन्दराओं में निवास करते हुए भ्रीर तारक मन्त्र प्रण्व का स्मरण करते हुए देह विसर्जन करे।

विविदिषा संन्यासी (ज्ञान प्राप्ति के हेतु संन्यास धारण करे वह) उपरोक्त रीति से नग्न होकर सौ कदम चले। फिर ग्राचार्य तथा ब्राह्मण उससे कहे कि 'हे भाग्यवान् पुरूष ठहरो, दण्ड, कमण्डलु ग्रौर वस्त्र धारण करो ग्रौर प्रणव महावाक्य ग्रह्ण करने के निमित्त ग्राचार्य के पास जाग्रो।" फिर ग्राचार्य उसे दण्ड. किठसूत्र, (करधनी) लंगोटी, एक ग्रोढ़ने का वस्त्र ग्रौर कमण्डलु दे दे। "सखामागोपायोजः सखायोऽसीन्द्रस्य वज्जोऽसि वात्रंत्वा शर्म मे भव यत्पापं तिन्नवारय" (हे सखे, मेरी रक्षा कर तू इन्द्र का ऐश्वर्य (ग्रतुल सामर्थ्य) है तू वृत्रासुर को मारने वाला वज्ज है तू मेरा रक्षण कर ग्रौर मुक्ते पापों से दूररख) इस मन्त्र से दण्ड ग्रह्ण करे। "जगज्जीवन जीवनाधार भूतं मातेव मा मन्त्रयस्व सर्वदा सर्वसौम्य" (हे जगत को जीवन देने वाले श्रौर उसके जीवन के ग्राधार भूत, हे सर्व कल्याण करने वाले मुफे माता के समान सर्वदा उपदेश देते रहना!) इस मन्त्र को कहकर श्रौर ॐ का उच्चारण करके कमण्डलु को ग्रह्ण करे, ॐ कहकर लंगोटी बांधने के लिये कटिसूत्र (करधनी) धारण करे, ॐ कहकर गृद्धा भाग ढकने के लिये लंगोटी धारण करे श्रौर ॐ कहकर शीतोष्ण से रक्षा करने के लिये केवल एक वस्त्र धारण करे। कटिसूत्र कौपीन तथा वस्त्र धारण करने के पूर्व तीनों बार श्राचमन करे।

इस प्रकार संन्यास दीक्षा को प्राप्त कर "मैं कृतार्थ हुम्रा हूँ" ऐसा मानकर यति म्रपने म्राश्रम विहित कर्म सर्वदा करता रहे यह उपनिषत् है ॥ इति च पुर्थ उपदेश ॥

नारद जी ने ब्रह्माजी से प्रश्न किया, 'भगवन् आपने पहिले संन्यास को सब कर्मों के निवृत्तं हप बताया था और फिर आप बताते हैं कि संन्यासी अपने आश्रम के अनुसार कर्माचरण करता रहे, (इससे आपका क्या अभिप्राय है?)

पितामह बोले, 'देहवारी जीवों की जाग्रत, स्वप्न, सुषुित ग्रौर तुरीय ऐसी चार ग्रवस्थाएं होती हैं, उनकी ग्रवस्था के ग्रनु-सार वे कर्म, ज्ञान या बैराग्य की प्रवृत्ति वाले होते हैं ग्रौर बैसे ही उनके ग्राचार होते हैं।,

to the first first appoint

नारदजी बोले, 'ऐसा है तो संन्यास के कितने प्रकार हैं, ग्रौर उन भिन्न २ प्रकार के संन्यासियों के ग्राचार में क्या २ ग्रन्तर होता है वह सब कृपा करके सुनाइये।'

इसके उत्तर में ब्रह्मा जी ने नारदजी से संन्यास के भेद इस प्रकार कहे—

संन्यास वास्तव में तो एक है, परन्तु स्रज्ञान, दुर्बलता स्रौर विहीत कमों के त्याग के कारण वह तीन प्रकार का है श्रीर चार प्रकार का भी होता है; वैराग्य संन्यास, ज्ञान संन्यास, ज्ञान वैराग्य संन्यास श्रीर कर्म संन्यास। जिसका पूर्व जीवन श्रध-र्ममय हो परन्तु पश्चात् शुभ कर्मों के उदय से जिसको वैराग्य प्राप्त होजाय उनका संन्यास वैराग्य संन्यास कहा जाता है। शास्त्रों द्वारा स्वर्गनरक के भोगों का अनुभव सुनकर संसार से जो उपराम को प्राप्त होता है और कोध, ईर्षा, असुया. अहंकार, अभिमान आदि रूप सब संसार से निवृत्त होकर दारेषणा (स्त्री की वासना). धनेषए।, लोकेषए। (स्वर्गादि की वासना) रूप देह वासना, शास्त्र वासना और लोकवासना का त्याग कर, प्रकृति का बना हुआ जितना जो कुछ है, सब वमन (कै) किये हुए भोजन के समान त्याज्य है, ऐसा समभ कर साधन चत्रुष्टय संपन्न होकर जो संन्यास ग्रह्मा करता है, उसको ज्ञान संन्यासी कहते हैं। क्रम से सब का अग्यास और अनुभव करते हुए ज्ञान वैराग्य और स्वरूपानुसन्धान से जिसका केवल देह ही शेष रहा हो अर्थात्

जिसको कहीं भी श्रासिक न रही हो, जो संन्यास लेकर नग्न रहता है वह ज्ञान वैराग्य संन्यासी हैं। ब्रह्मचर्य को समाप्त करके गृहस्थ श्रीर वानप्रस्थ श्राश्रम के समाप्ति के पश्चात् वैराग्य न होते हुए ही श्राश्रम कम से जो संन्यास धारण करता है वह कर्म सन्यासी है। वैराग्य संन्यासी ब्रह्मचर्य से संन्यास लेता है श्रीर संन्यास श्रवस्था में नग्न ही रहता है।

विद्वत् सँन्यासी, ज्ञान सँन्यासी, विविदिधा सँन्यासी ग्रीर कर्म सँन्यासी (ऐसे भी सँन्यास के चार विभाग हैं) । कर्म संन्यास दो प्रकार का होता है, निमित्त सँन्यास ग्रौर ग्रनिमित्त सँन्यास । श्रातुर सँन्यास को निमित्त संन्यास श्रीर कम संन्यास को ग्रनिमित्त सँन्यास कहते हैं। ग्रातुर सँन्यास में सब कर्मों का लोप होता है भ्रौर प्राण छूटने के समय वह लिया जाता है। इसको निमित्त संन्यास कहते हैं। मन को हढ़ करके जितना जो कुछ उत्पन्न हुम्रा है, वह सब म्रवश्य नष्ट होगा, इसलिये देह म्रादिक सर्व हेय (त्यागने योग्य) है, सूर्य लोक में रहने वाला हंस (ग्रात्मा) ग्राँतिरिक्ष में रहने वाले वसु, वेदी के पास बैठने वाला होता, तथा कठिन मार्ग चलने वाला पथिक, वैसे ही ब्रह्मलोक इन्द्र लोक में विष्णुलोक ग्रीर ग्रंतरिक्ष में रहने वाले, तथा जल पृथ्वी, तेज, निदयां पहाड़ ग्रादि में उत्पन्न हुए जीव यह सब नश्वर हैं केवल सत्य स्वरूग श्रौर महान ब्रह्म ही नित्य है, ऐसा निश्चय करके पश्चात् क्रम पूर्वक जो संन्यास ग्रहण किया जाता है वह श्रनिमित्त संन्यास है।

संन्यास ग्रीर छः प्रकार का होता है: — कुटीचक, बहूदका, हंस, परमहंस, तुरीयातीत ग्रीर ग्रवधूत।

कुटीचक संन्यासी शिखा, यज्ञोपवीत, दण्ड श्रौर कमंडलु रखता है। लंगोटी पहिनता है श्रौर श्रौढ़ने के लिये वँथा (गुदड़ी) भी रखता है। वह माता पिता श्रौर गुरू इनकी सेवा करता है। खप्पर, कुदाली श्रौर छींका रखता है श्रौर मन्त्र जपता है एक ही स्थान पर भोजन करता है, सफेद ऊर्घ्व तिलक धारण करता है श्रौर तीन दण्ड रखता है।

बहूदक संन्यासी शिखा, यज्ञोपवीत, दण्ड, कमण्डलु, कौपीन श्रौर कंथा रखते हैं, त्रिपुण्ड धारएा करते हैं श्रोर सब बातों में कुटीचक के समान होते हैं। वे मधुकरी मांग कर केवल श्राठ ग्रास ही भोजन करते हैं।

हैंस जटा रखते हैं। त्रिपुण्ड्र ग्रौर ऊर्घ्व पुण्ड्र दोनों प्रकार के तिलक लगाते हैं। पूर्व संकल्प न करते हुए मधुकरी मांग कर खाते हैं ग्रौर कमर में एक कोपीन का टुकड़ा पहिनते हैं।

परमहंस संन्यासी शिखासूत्र रहित होता है, वह प्रतिदिन पांच घरों में से भिक्षा मांग कर हाथ ही में खाता है; एक लंगोटी और ऊपर लपेटने के लिये एक शाटी ( वस्र ) तथा एक बांस का दण्ड धारण करता है। वह या तो एक शाटी रखता है नहीं तो शरीर में भस्म लगा लेता है, और कुछ भी पास नहीं, रखता। तुरीयातीत संन्यासी गाय के समान मुख ही से फल म्रादि खाता है, यदि वह म्रन्न खाय तो तीन ही घर मांग कर खाय, कुछ भी पास नहीं रखता वह दिगम्वर रहता है। उसके शरीर का निर्वाह मृत देहवत् होता है यानी वह निर्वाह के लिये चेष्टा नहीं करता।

श्रवधूत के लिये कोई नियम नहीं है। वह दुराचारी श्रौर पतित इनको छोड़ कर किसी भी वर्ग से श्रजगर वृत्ति से रहता है यानी बिना प्रयत्न किये हुए जो कुछ प्राप्त हो वही खा लेता है श्रौर स्वरूपानुसंधान परायण होता है।

श्रातुर संन्यासी यदि जीवित रहे तो उसको कम संन्यास का श्राचरण करना चाहिये। कुटीचक, बहूदक श्रौर हंस, इनकी संन्यास विशि ब्रह्मचर्य श्रादि संन्यास लेने वाले के समान ही होती है। (ये तीन वास्तविक संन्यास नहीं है, ये संन्यास की तैयारी की श्रवस्थाएँ हैं; इसीसे इनमें शिखासूत्र का त्याग नहीं होता।) परमहंस तुरीयातीत श्रौर श्रवधूत ये करधनी, लंगोटी, वस्त्र, कमंडलु, दण्ड कुछ भी नहीं रखते। उनको सब वर्णों से भिक्षा मांग कर खाना चाहिये श्रौर नग्न रहना चाहिये।

संन्यास लेने के पश्चात् भी जहां तक तृप्ति न हो वहां तक शास्त्राध्ययन करना चाहिये तृप्त होते हो कटिसूत्र, कौपीन, वस्त्र कमण्डलु ग्रादि जल में बहा दे, और नग्न होकर विचरे, कन्या भी न रखे। न कुछ पढ़े; न सुने; केवल प्रगाव का उच्च।रगा किया करे। तर्क न पढ़े, न व्याकरगा पढ़े। ग्रधिक बोले नहीं; क्योंकि उसके लिये ग्रधिक बोलना व्यर्थ वागी को कष्ट देना ही है। वागी से ग्रथवा हाथ ग्रादि से इसारे करके ग्रथवा ग्रौर किसी प्रकार के विशेषगा से भी न वोले। शूद्र, स्त्रो, पतित ग्रथवा रजस्वला स्त्री से यति भाषगा न करे। वैसे ही यति देवपूजा भी न करे, उत्सव न देखे ग्रौर यात्रा भी न करे।

यतियों के लिये ये भी नियम हैं:—कुटीचक एक स्थान ही से पूरी भिक्षा करले, बहूदक माधुकरी करके पर्याप्त भोजन करे। हंस ग्राठ घर से ग्राठ ग्रास मांग लावे, परमहंस पांच ही घर भिक्षा मांगे ग्रौर पात्र न रखे, हाथ ही में भिक्षा करे। तुरीयातीत गाय के समान मुख ही से फलाहार करे ग्रौर ग्रवधूत ग्रजगर वृत्ति रखे यानी बिना प्रयत्न जो कुछ ग्रा पहुँचे उसका ग्राहार करे। किसी भी ग्राम में जहां सब वर्ण के लोग रहते हों यदि एक दिन से ग्रधिक न रहे, न वह किसी को नमस्कार करे। तुरीयातीत ग्रौर ग्रवधूत से कोई बड़ा नहीं है; परन्तु जो स्वरूप ज्ञान से रहित है वह बड़ा होते हुए भी छोटा ही है। यति हाथों से नदी तैर कर न जाय न कभी पेड़ पर चढ़े, न यान (सवारी) में बैठे। यति क्रय विकय न करे वैसे बदला भी न करे। वह दस्भ न करे, न कभी ग्रसत्य भाषणा करे। यति के लिये कर्तव्य कुछ भी नहीं है ग्रौर यदि वह कुछ करेगा तो ग्रवव्य

उसका पतन होगा, इसलिये संन्यासियों को केवल मनन आदि का ही अधिकार है।

श्रातुर श्रौर कुटीचक को भू लोक की प्राप्ति होती है; बहूदक को स्वर्गलोक की, हंस को तपोलोक की, परमहंस को सत्यलोक की श्रौर तुरीयातीत श्रौर श्रवधृत को श्रमर जैसा एक फूल से दूसरे फूल पर जाता है वा कीट एक पत्ते से श्रन्य पत्ते पर जाता है वैसे, (इस देह के छूटते ही) स्वरूपानुसंधान से श्रात्मा में कैवल्य की प्राप्ति होती है।

"जिस २ भाव का स्मरण करते हुए जीव देह का त्याग करता है, उस २ भाव ही को वह प्राप्त होता है।" श्रुतिका कथन ग्रन्थथा नहीं हो सकता।

इसलिये, यह जान कर यित स्वरूपानुसंघान को छोड़ कर ग्रौर कुछ भी न करे, क्योंकि ग्रौर कोई भाव होने से उस लोक की प्राप्ति होगी, ग्रौर ज्ञान वैराग्य संपन्न हो, उसकी इसी देह में मुक्ति होती है। इसलिये ग्रौर किसी के भी ग्राचार में यित को ग्रासिक्त न होना, यही उसका ग्राचार है।

जिसका जाग्रत, स्वप्न ग्रीर सुषुप्ति में एक ही शरीर है वहीं ग्रात्मा जाग्रत काल में विश्व, स्वप्न काल में तैजस् ग्रीर सुषुप्ति काल में प्राज्ञ बनता है। ग्रवस्था भेद से श्रवस्था के ग्रिविपति का भेद होता है ग्रीर कार्य भेद ही से कारण भेद होता है।

उन ग्रवस्थाओं में चतुर्दश करगों की बाह्य वृत्तियां होती हैं उनका उपादान कारएा उनकी ग्रांतर वृत्तियां है। वृत्तियाँ चार प्रकार को होती हैं-मन, बृद्धि, चित्त ग्रौर ग्रहंकार। उन २ वृत्तियों के भेद से जीवका पृथक देशी व्यवहार होता है। नेत्र में जाग्रत, कण्ठ में स्वप्न, हृदय 'में सूष्प्रि ग्रौर मस्तक में तुरीय ग्रवस्था में जीव रहता है। तुरीय को ग्रक्षर मानकर, जाग्रत ग्रवस्था में सोये हुए के समान जो कुछ देखे सूने, वह सब न देखे न जाने के समान करके जो वर्तता है, वह स्वप्नावस्था में भी वैसा ही अनुभव करता है। उसीको जीवनमुक्त कहते हैं। उसीकी मुक्ति होती है; यही सब श्रुतियों का कथन है। भिक्षु को इहलोक परलोक की इच्छा नहीं होती श्रीर यदि अपेक्षा हो तो वह वैसा ही ग्राचरण करेगा। (परन्तु) स्वरूपान्संधान छोडकर ग्रन्य शास्त्रों का ग्रध्ययन करना वैसा ही व्यर्थ है जैसा ऊँट के लिये रोरी का बोंभा ढोना । इसलिये यति न योगशास्त्र की प्रवृत्तियां करे, न सांख्य शास्त्र का ग्रम्यास करे श्रौर न मंत्र तंत्र की साधना करे। यदि यति इतर शास्रों को प्रवृत्तिं करे तो वह उसको शोभा नहीं देतीं। उसकी वह प्रवृत्ति मृत देह के ग्रलंकार के समान ही है। वैसे तो यतिको कर्म का ग्रल्प भी ग्रधिकार है ही नहीं ग्रौर यदि वह ज्ञान से भी हीन है तो ऐसा यति चमार के समान है। यित प्रेराव का मंत्र जप छोडकर जो कुछ कर्म करता है वह ग्रंडी के तेल के भाग के समान नश्वर फल को जरूर भोगता है। इस-लिये यति ऐसे सब कर्म तथा उनमें ग्रासक्त ऐसे मन रूपी दंड को

त्याग दे ग्रीर हाथ ही जिसका पात्र है, ऐसा दिगंवर बन कर भिक्ष विचरण करे। वह वाल, उन्मत्त वा पिज्ञाच के समान रहे। मरने की वा जीने की इच्छा न करे; ग्राज्ञा दिये हुए नौकर के समान मृत्यु की यित प्रतीक्षा करता रहे।

तितिक्षा, ज्ञान, वैराग्य ग्रीर शम ग्रादि गुगा जिस यति में न हों, केवल जो भिक्षा मांग कर खाना जानता हो, वह यति समस्त संन्यास की संस्था को हानि पहुँचाता है ॥ १॥ दण्ड धारगा करने से, सिर मुंडवाने से, वेष धारगा करने से या दम्भ करने से मुक्ति नहीं मिलती । इसलिये, जिसने ज्ञानका दण्ड धारगा किया हो वही एक यति है ऐसा जानो। परन्तु ज्ञान हीन होते हुए किसी सर्वभक्षी ने काठ का दण्ड धारण कर लिया हो तो ऐसा पुरुष घोर रौरव नरक को प्राप्त होगा ॥ २॥ प्रतिष्ठा को महर्षि लोग सूकर की विष्ठा के समान बताते है; इसलिए प्रतिष्ठा का मोह छोड़कर क्षुद्र कीट के समान यति विचरण करे ॥ ३ ॥ बिना मांगे जैसा मिल जाय वही उसका परेच्छा प्राप्त अन्न वस्त्र हो ग्रथवा वह बिना वस्त्र ही रहे। स्नान भी ग्रपनी इच्छा से यति न करे ॥ ४॥ जो स्वप्न में भी घ्रात्मा में योग वाला रहता है ग्रौर जाग्रतावस्था में तो विशेषता से युक्त रहता है, शास्त्र इस प्रकार रहने वालेको श्रेष्ठ श्रौर ब्रह्मवादियों में वरिष्ठ बताते हैं।।१॥ कुछ न मिले तो उसके लिये विषाद नहीं, मिल जाय तो हर्ष नहीं; इस प्रकार इन्द्रियों के विषयों से ग्रसंग होकर यति केवल प्रारा भारए। करे ।। ६ ।। जिन लाभों की चाहना उठे उनका सब प्रकार

से यति तिरस्कार करे; क्योंकि लाभ की चाहना से यति मुक्त हुम्राभी फिर वंधन को प्राप्त होता है।। ७।। प्राणा यात्रा निमित्त तीन वर्गों के यहां उनका चूल्हा बुक्क जाय ग्रौर वे लोग भोजन करलें उसके पश्चात् योग्य काल में भिक्षु भिक्षा करनेके लिये उनके घर जाय।। ८।। यदि योगी पात्र न रखता हो हाथ ही में भिक्षा करता हो, तो उसको एक साथ ही खाना ग्रावश्यक नहीं है; वह बैठकर वा चलते हुए भी खा सकता है; इतना ही है कि वह बीच में ग्राचमन न करे।। १।। शुद्ध ग्रन्तः करण वाले महा-पुरुष समुद्र के समान मर्यादा को धारगा करते हैं, महापुरुष सूर्य के समान कभी भी नियम का उल्लंघन नहीं करते ॥ १०॥ जब गाय के समान मुख ही से मुनि ग्राहार ग्रहण करे, तब उसको चाहिये कि वह सबसे सम बुद्धि रखे, (तब हो) वह अमृत (ब्रह्म) होने के योग्य होजाता है ॥११॥ मुनि निद्यजनों के घर (भिक्षार्थ) न जाय, केवल श्रनिद्य पुरुषों ही के यहां (भिक्षा के लिये) जाय ग्रौर यदि द्वार बन्द हो तो वहां भी न जाय; खुला द्वार हो वहीं जाय ।। १२ ।। शून्य गृह में ग्रथवा पेड़ के नीचे रहने वाला, शरीर में धूल लगी है और 'जिसको प्रिय वा अप्रिय कुछ भी न हो ऐसा मुनि ॥ १३॥ जहां पर सूर्य ग्रस्त हो जाय वहीं सोजाय वह न ग्रन्नि रखे न घर में रहे; मन ग्रीर इन्द्रियों को वश में किये हुए (वह) जो कुछ प्राप्त हो उसी पर ग्रपना निर्वाह करले ॥ १४ ॥ घर छोड़कर वन में रहने वाला, इन्द्रियों को जीतने वाला और सदा ज्ञान यज्ञ ( स्वरूपानुसंधान ) में रत रहने

वाला जो काल की अपेक्षा करते हुए भ्रमण करता है वह ब्रह्म होने के योग्य है।। १५ ।। सब भूतों को स्रभय दान देकर जो मुनि विचरण करता है, उसको किसी प्राणी से कभी भय नहीं होता ॥ १६ ॥ वह मान नहीं चाहता श्रीर श्रहंकार भी नहीं करता, द्वन्द्व रहित ग्रीर निःसंशय बन कर रहता है; न किसी पर कोध करता है, न किसी का द्वेष ग्रौर न कभी ग्रसत्य भाषगा ही करता है।। १७।। पुण्य स्थानों में गमन करने वाला श्रौर किसी प्राग्गी की हिसा न करने वाला, ऐसा मुनि समय होने पर भिक्षा करे तो उससे उसका परम कल्या ए होता है।। १८॥ मुनि वानप्रस्थ या गृहस्थ ग्राश्रम वालों से सम्बन्ध न रखे। मुनि के ब्राचरण का किसी को पता भी न चलना चाहिये ग्रौर न इसमें भी उसको हर्ष मानना चाहिये ॥ १६॥ क्षुद्र कीट के समान ( अज्ञात रूप से ) यति दिन में पृथ्वी तल पर घूमा करे । जिसमें आशीर्वाद देना पडे या जिसमें किसी की हिंसा हो ॥ २०॥ अथवा जिसमें बहुत लोगों का कल्यारा हो ऐसे कर्म यति न करे न करवावे । यति ग्रसत् शास्त्रों में अनु-राग भी न रखे, न किसी से वेतन ग्रहरा करे। बहुत बोले भी नहीं, तर्क को छोड़े, किसी पक्ष को ग्रहगा न करे ।। २१ ।। शिष्य न करे, न बहुत ग्रन्थ पढ़े, न व्याख्यान करे, न कोई बड़ा कार्य करने का उद्यम करे।। २२।। यति ग्रपना कोई विशेष चिन्ह घारमा न करे, न किसी को अपना उहे रा बतावे। विद्वान मुनि उन्मत्त के समान, बालक के समान, गुंगे के समान ग्रपने को

समभे और वैसे ही दूसरों को भी देखे।। २३।। न कुछ करे, न कुछ बोले, न किसी का भला बुरा देखे; ग्रपने ही में ग्रानन्द <del>श्रनुभव करते हुए, इसी वृत्ति से जड़ के समान मुनि विचर</del>ग करे।। २४।। इन्द्रियों को वश में कर ग्रौर निःसंग होकर इस पृथ्वी तल पर यति श्रकेला ही घूमे। श्रात्मा ही में क्रींडा करे, उसी में प्रेम करे और इस प्रकार ग्रात्मलाभ करके सबमें उसीको देखे।। २४।। बुद्धिमान होते हुए भी वह बालक के समान रहे, चतुर होते हुए भी जड़ के समान बर्ताव करे, विद्वान् होते हुए भी पागल के समान बातें करे श्रीर वेदज्ञ होते हए भी वह भिक्षा मांगकर ही खाय ॥ २६ ॥ दृष्ट लोग दोष लगावें, अपमान भी करें, ताने लगावें या ईर्षा करें श्रथवा मार मारें पकड़ लें या खाने पीने का कष्ट दें ॥ २७॥ ग्रथवा शरीर पर मल मूत्र फेंकें; श्रज्ञ लोग इस प्रकार के अनेक कष्ट दें तो भी अपना कल्याएा चाहने वाला यति ऐसे कष्ट में भी हढ़ बुद्धि रखकर अपना उद्धार करे !। २८ ।। योग की वृद्धि में सन्मान हानिरूप है, इस-लिये लोगों से जो योगी अपमान पाता है, उसका योग त्वरित सिद्ध होता है ॥ २६ ॥ योगी ग्रपना ग्राचरण इस प्रकार रखे कि वह सज़ुनों से प्रदिपादित धर्म के विरूद्ध न हो ग्रीर उसका श्राचरण ऐसा भी हो कि लोग उसका श्रपमान भी करें श्रीर उसके संग रहना पसन्द न करें।। ३० !। सर्व संग परित्याग करके योगी जरायुज, ऋण्डज ग्रादि क्षुद्र जीवों का भी मन, वागी वा कर्म से द्रोह न करे।। ३१।। जो काम, क्रोघ, घमण्ड, लोभ

मोह ग्रादि दोष समूह को संपूर्ण रूप से त्याग कर परिव्राजक निर्भय रूप से रहे ॥ ३२ ॥ भिक्षा का भोजन, मौन, तप, ध्यान, यथार्थ ज्ञान ग्रीर वैराग्य इनका ग्राचरण करना यही विशेषतया भिक्षग्रों का धर्म है।। ३३॥ गेरुए वस्त्र धाररा करके योगी सदा ध्यानयोग में रत रह कर ग्राम के सीमा प्रदेश में, पेड़ के नोचे प्रथवा देव मन्दिर में जा रहे ॥ ३४॥ नित्य भिक्षा ही से निर्वाह करे। कभी एक ही के यहां भोजन न करे ग्रौर इस प्रकार चित्त शुद्धि होने तक विद्वान् यति हमेशा बिचरण किया करे ॥ ३५ ॥ शुद्ध मन वाला यति विचरता हुम्रा कहीं भी जाय ग्रीर बाहर ग्रीर भीतर सब स्थान पर वह जनार्दन ही देखता रहे ।। ३६ ।। वायु के समान शुद्ध पाप रहित रह कर मुनि सर्वत्र विचरगा करे। वह क्षमा-शील तथा सुख दु.ख में सम रहे ग्रौर जो हाथ में ग्रावे (ग्रर्थात् पास ग्राजाय) वही खाले ॥३७॥ वैर को छोड़कर ब्राह्मगा, गाय, कुत्ता और हिरन भ्रादि में समान रूप से परमात्मा परमेश्वर ऐसे विष्णु की ही मन से भावना किया करे ॥ ३७ ॥ ग्रौर 'चित्स्वरूप, ग्रानन्दमय ब्रह्म मैं ही हैं' ऐसा स्मरण किया करे।

इस प्रकार जानता हुग्रा, मनरूपी दण्ड को धारण करता हुग्रा, सब ग्राशाओं से निवृत्त होकर दिगम्बर होकर ग्रौर मन, वाणी, शरीर ग्रौर कर्म से सब संसार का त्याग कर, प्रपंच से मुख मोड़कर वह स्वरूप का ग्रनुसंधान करता है ग्रौर कीट जैसे भ्रमर का ध्यान करते करते भ्रमर बन जाता है; वैसे ही वह स्वरूप का अनुसंघान करते करते स्वरूप को प्राप्त हो जाता ् यानो मुक्त हो जाता है।। इति पंचम उपदेश।।

नारद ब्रह्माजी से बोले, 'भगवन्, ग्रापने कहा कि भ्रमर कोट न्याय से अम्यास द्वारा यति मुक्त होता है, तो वह अभ्यास कैसे होता है ?' पितामह वोले, 'सत्य भाषगा करने वाला (यति) ज्ञान ग्रौर वैराग्य से एक विशिष्ट देह बाला हो जाय। ज्ञान उसका शरीर हो, वैराग्य जीवन हो शम दम उसके नेत्र हो; मन मुख हो श्रौर बुद्धि उसकी कला (तेज) हो, पचीस तत्त्व उस शरीर के अवयव हो, पंच महा भूत उसकी अवस्था हो; कर्म, भक्ति, ज्ञान श्रौर वैराग्य ये उसके हाथ पैर हों, जाग्रत,स्वप्न सुषुप्ति ग्रौर तुरीय ये उसकी ग्रवस्थाएं तथा चौंदह करगा ये इस शरीर के कादव ग्रौर स्तंभ (यानी मांस ग्रौर हिंहुयां) हों | इस प्रकार अपने देह को समफकर कीचड़ में फंसी हुई नाव को जिस प्रकार कुशल कर्राधार वश लाता है या हाथी को महावत वश में करता है, इसी प्रकार इस शरीर को भी अपने वश करके, स्रात्मा को छोड़ कर जो कुछ है सब कार्य रूप है, ग्रौर नश्वर है, ऐसा जानकर विरक्त पुरुष सदा 'मैंब्रह्म हूँ मेरे सिवाय ग्रौर कुछ भी जानने योग्य नहीं है' इसी प्रकार (मान कर) व्यवहार करें । इस प्रकार जो पुरुष जीवन्मुक्त होकर रहता है वह कृतकृत्य हो जाता है। 'मैं ब्रह्म नहीं हूँ' ऐसा समक कर कभी भी वर्ताव न करे। जाग्रत, स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति में एकसा 'मैं ब्रह्म हूँ' यही निश्चय रखे । ( इस प्रकार ) तुरीयवस्था को प्राप्त

कर फिर तुरीयातीत अवस्था प्राप्त करे। जाग्रत दिन, रात्रि स्वप्न ग्रीर सुषुप्ति मध्यरात्र है इस प्रकार एक अवस्था ही में चार अवस्थाएं हैं ग्रीर चौदह करणों का व्यापार चक्षु आदि एक एक करण के अधीन है। चक्षु का देखना, कान का सुनना, जिह्ना से रस चाखना, नाक से स्ंगना वाणी से बोलना, हाथ से ग्रहण करना, पैर से चलना, पाग्रु से मल त्याग, उपस्थ से आनन्द ग्रहण ग्रीर त्वचा से स्पर्श, इनके अधीन इनके विषय ग्रहण करने की बुद्धि है। इस बुद्धि से विषय जाने जाते हैं, चित्त से विचार बनता है ग्रीर ग्रहंकार से (मैं जानता हूँ इस प्रकार) ग्रहंकार धारण करता है। इनको उत्पन्न करने देहाभिमान से जीव बनता है।

घर के श्रभिमान से जैसा गृहस्थ घर में रहता है वैसा ही जीव इस शरीर में रहता है। बह जब (हृदय) कमल के पूर्व दल में रहता है तब वह पुण्य कर्म करता है, श्रग्नेय कोगा के दल में निद्रा श्रौर श्रालस होता है, दक्षिण दल में वह होता है तब उसमें क्रूरता श्रा जाती है, नैऋ त्य दल में पाप बुद्धि, पश्चिम में कीड़ा का प्रेम, बायव्य में गमन करने की बुद्धि होती है, उत्तर में शान्ति श्रौर ईशान में ज्ञान होता है; किंग्या श्रौर केसर में श्रात्म चिन्तवन होता है। इस चक्रको जानकर जीवित श्रवस्था में पहिली जाग्रत, दूसरी स्वप्न तीसरी सुष्टि, चौथी तुरीय श्रौर चारों से रहित ऐसी श्रवस्था को तुरीयातीत जाने।

एक ही देव इन चारों ग्रवस्थाग्रों के साक्षी भूत, विश्व तैजस् प्राज्ञ ग्रौर तटस्थ, इन भेदों के रूप से भासता है; वही निर्गुण ग्रौर सबके साक्षी रूप ब्रह्म में हूँ इस प्रकार यति निश्चय करे।

ग्रथवा यों समभे:--जागृत ग्रवस्था में जागृत ग्रादि चारों श्रवस्थाएं होती हैं, स्वप्न में स्वप्न ग्रादि चार ग्रवस्थाएं, स्ष्प्रि में सुषुप्ति म्रादि चार म्रवस्थाएं म्रौर तुरीय में तुरींयादि चार श्रवस्थाएं होती हैं परन्तु निर्पु गा ऐसे तुरीयातीत में कोई श्रव-स्था नहीं है। स्थूल सूक्ष्म ग्रीर कारण देह के ग्रिभमानी विश्व, तैजस् ग्रौर प्राज्ञ (तथा समष्टि रूप ईश्वर) इनके सब ग्रवस्थाग्रोंका साक्षी तो एक ही है। तटस्थ ( ग्रलग रहा हुन्ना ) ही द्रष्टा होता है, स्रतटस्थ द्रष्टा नहीं होता; क्योंकि जो स्रलग ही नहीं है वह देखे कैसे ? (इसलिये) द्रष्टा ही कर्तृत्व, भोक्तृत्व अहंकार ग्रादि से युक्त जीव है, जीव को छोड़ कर जो द्रष्टा है वह कर्तृत्वादि से युक्त नहीं होता। यदि कहो कि जीव भी कहां कर्तृत्वादि से युक्त है ? तो वह ठीक नहीं है; क्योंकि जीव के ग्रभिमान ही से शरीर का अभिमान धारण होता है और शरीराभिमान हो से जीवत्व सिद्ध होता है। जीवत्व घट।काश ग्रीर महाकाश के समान उपाधि से सिद्ध होता है। उपाधि के कारएा ही 'हंसः सोऽहं' इस मंत्र से श्वास प्रश्वास लेकर उसके द्वारा जीव ग्रात्मा का अनुसंधान करता है। इस प्रकार जानकर शरीराभिमान को छोड़ना चाहिए, शरीर में ग्रभिमान जरा भी न रखना चाहिये। जिसको शरीर का ग्रभिमान न हो उसीको ब्रह्म कहते हैं।

सर्व संग परित्याग करे, कोध को जीते, ग्रल्प ग्राहार करते हए इन्द्रियों को वश में रखे ग्रीर सब इन्द्रिय रूपी द्वारों को रोक कर मन ध्यान में लगावे ।। १ ।। जून्य स्थान में, गुहा में ग्रथवा वन में योगी नित्य प्रति नियम से यथाविधि ध्यान करना प्रारंभ करे ।। २ ।। योगी कभी भी किसी का अतिथि न बने. न श्राद्ध या यज्ञ में जाय। देव स्थान में यात्रा, उत्सवों में या ऐसा किसी स्थान पर जहां बहुत मनुष्य एकत्र हों सिद्ध चाहने वाला योगी कभी भी न जाय।। ३।। जिस करके लोग अपमान श्रौर तिरस्कार करें, ऐसा ही योगी बर्ताव करे। परन्त् वह बर्ताव सदाचरएा से विरूद्ध न होना चाहिये ।। ४ ।। वाग्दण्ड, कर्म दण्ड ग्रौर मनोदंड यह तीन दण्ड जो नियम से धारण करता है वही महान् यति त्रिदंडी कहलाने योग्य है ॥ ४ ॥ श्रेष्ठ ब्राह्मागों के यहां से, उनका चूल्हा बुभ जाने पर जो यति मधुकरी मांग लाता है वही यति सब यतियों में श्रेष्ठ है।। ६।। यति धर्म में प्रेम न रखते हुए जो मनुष्य दण्ड धारण करता है, जो भिक्षा मांगता है परन्तु जिसमें वैराग्य नहीं है वह यति नीचता को प्राप्त होता है।। ७।। जिस गृह में ग्रपनी इच्छा के ग्रनुसार भिक्षा मिलती हो, वहां जो यति फिर कभी नहीं जाता, सचा वही यति है, ग्रन्य नहीं ॥ ५ ॥ जो शरीर, इन्द्रिय ग्रादि से रहित, सबका साक्षी परमार्थ ज्ञान स्वरूप, आनन्दमय और स्वयंप्रभ ॥ ६॥ ऐसे परम तत्व को जो जानता है वही वर्णाश्रम के परे अर्थात संन्यासी होता है वर्णाश्रम ग्रादि इस देह में माया से परिकल्पित है।। १० ।। ग्रात्म बोध रूप मुभमें वे कभी भी नहीं है, इस प्रकार जो वेदान्त के ज्ञान द्वारा जानता है, वह वर्गाश्रम के परे यानी संन्यासी होता है।। ११।। ग्रात्म दशैन से जिसका वर्गाश्रम ग्राचार छूट गया है वह सब वर्गों के परे रहे हुए श्रात्मतत्त्व में टिका हुन्ना है ॥ १२ ॥ जो पुरुष बर्गाश्रम के परे रहे हुए ग्रपने ग्रात्मा में टिका हुग्रा है, उसी को वेदों का रहस्य जानने वाले वर्गांश्रमातीत (संन्यासी) कहते हैं ॥ १३ ॥ इसलिये हे नारद. श्रन्य में रहे हए सब वर्गा ग्रीर ग्राश्रम, ग्रज्ञानियों द्वारा भ्रांति से ग्रात्मा में ग्रारोपित हैं॥ १४॥ हे नारद. ब्रह्म ज्ञानी के लिये, न विधि है न निषेध ग्रौर न कोई वर्ज्यावर्ज्य का विचार या श्रौर कोई वैसी बात है।। १५।। सब प्राग्गीमात्रों के लिये- ब्रह्मा के पद के लिये भी वैराग्य लाभ करके ग्रीर पुत्र मित्रादि सब में घृगा करके।। १६॥ श्रद्धालु पुरूष मोक्ष मार्ग में अग्रसर होने के लिये वेदान्त ज्ञान प्राप्त करने की इच्छा से हाथ में कुछ भेट लेकर ब्रह्मज्ञानी गुरू के पास चला जाय।। १७।। दीर्घ काल तक शान्त चित्त से गुरू की सेवा करके उनको संतोष दे श्रौर उनसे सदा समाहित चित्त से वेदान्त वाक्यों का ग्रथ सूना करे।। १८।। ममता ग्रीर ग्रहंकार का त्याग कर कुछ भी पास न रखते हुए और सदा शांति से युक्त होकर आत्मा को ब्रात्मा में देखे ।। १६ ।। संसार में दोष दृष्टि रखने ही से पुरुष को वैराग्य होता है और विरक्त का ही संसार से संन्यास होता है, इसमें कुछ भी संदेह नहीं है।। २०।। परमहंस मुमुक्ष मोक्ष के

साचात् श्रीर-एक मात्र साधन रूप ब्रह्मानुभव का वेदान्त के श्रवण ग्रादि से ग्रभ्यास करे।। २१।। ब्रह्म का ग्रनुभव प्राप्त करने के लिये परमहंस संन्यासी को शम दम श्रादि सब साधन सामग्री से युक्त होना चाहिये ॥ २२ ॥ यति वेदान्त के अभ्यास में रत रहने वाला, शम दमादि से युक्त, इन्द्रियों को वश में किया हुआ, ममता और भय से रहित होकर हमेशा निर्द्ध और निष्परिग्रह रहे ।। २३ ।। वह फटे पुराने वस्न की लँगोटी पहिना करे और सिर मुंडवा लिया करे, श्रथवा नग्न ही रहे। बुद्धिमान यति ब्रह्मज्ञान प्राप्त करके ममता श्रीर श्रभिमान से दूर रहे ।।२४।। जो ज्ञानी श्रीर प्रशान्त पुरुष सब प्राणियों में मित्र के समान ही भाव रखता है वह संसार को तैर जाता है, श्रन्य नहीं ।। २५ ॥ गुरु की सेवा के लिये एक वर्ष पर्यन्त (गुरु के पास) रहे ग्रौर उस समय प्रमाद रहित होकर यम नियम का पालन करे।।२६॥ उसके पश्चात् सबसे श्रेष्ठ ज्ञान योग को प्राप्त करके धर्म के विरुद्ध न हो इस प्रकार से इस पृथिवी तल पर विचरण करे।। २७॥ संवत्सर के अन्तमें अत्यन्त श्रेष्ठ ऐसे ज्ञान का योग को प्राप्त करके तीनों ग्राश्रमों का त्याग करे तब वह परमहंस होता है ॥ २५॥ ग्रसंग होकर ग्रीर कोध को जीतकर मिताहार करते हुए इन्द्रियों को वश में करके गुरूकी श्राज्ञासे पृथ्वी तल पर घूमा करे ॥२६॥ कर्महीन गृहस्थ श्रौर कर्म करने वाला भिक्षक इन दोनों को संन्यास लेने से वैराग्य नहीं होता ।। ६० ।। मद्य के पीने से नज्ञा चढ़ता है, परन्तु युवती स्त्रीके देखते ही नशा चढ़ता है। इसलिये,

स्त्री कि जिसकी दृष्टि में ही विष है, दूर ही से त्याग देना चाहिये ॥ ३१ ॥ यति स्त्री के साथ संभाषगा न करे श्रीर न कोई वार्तालाप करे। स्त्रीको देखना उसका नाच, गाना, हंसना उसको बकवाद ग्रादि सब उसके लिये वर्ज हैं ॥३२॥ हे नारद, यति के लिये स्नान, जप, पूजा, होम तथा ग्रन्य किसी साधन की ग्राव-इयकता नहीं है तथा यति के लिये न ग्रग्नि होत्र है।। ३३।। न भ्रर्चन है, न श्राद्ध तीर्थयात्रा या वृत है। यति के लिये धर्माधर्म तथा लौकिक विधि या किया कुछ भी उपयोगी नहीं है।। ३४॥ वह सब कर्म तथा लोकाचारों का संपूर्ण त्याग करे। कृमि कीट या पतंग जैसे छोटे २ जीवोंको तथा वनस्पतियों को भी ॥ ३५ ॥ योगी नष्ट न करे, बुद्धिमान योगी हमेशा परमार्थ की बुद्धि से ही जीवन व्यतीत करे, सदा अन्तर्मुख रहे, स्वच्छ प्रशान्त हृदय वाला बना रहे ग्रौर ग्रपनी बुद्धि सदा ग्रात्मभाव वाली हो रखा करे ।।३६।। इस प्रकार भीतर के सब संगको छोड़ कर, हे नारद, इस लोक में विचरा कर। स्रकेला चलने वाला यति राज सत्ता न चलती हो, ऐसे देश में न जाय।। ३७।। यति न स्तुति करे, न नमस्कार करे न श्राद्ध । चल ग्रौर ग्रचल निवास रखने वाला यति सहज जीवन व्यतीत करे।। इति पष्ठ उपदेश।।

यितयों को कौन से नियम पालन करना चाहिये ऐसा पूछने पर ब्रह्माजी नारदजी की ग्रोर देखकर बोले, विरक्त को चाहिए कि वह वर्षा काल में एक ही स्थान पर रहे ग्रीर ग्राठों मास ग्रकेला विचरा करे, एक स्थान पर कभी न रहे। भिक्षु सारंग

पक्षी के समान भय के कारए। एक स्थान पर न रहे, न कोई ऐसा निमित्त ग्रहरा करे जो उसके विचररा में बाधारूप हो जाय। यति अपने हाथ से नदी तैर कर पार न करे. न कभी पेड पर चढे न देवताओं का उत्सव देखें। यति को एक ही के यहां भिक्षा नहीं करना चाहिये। यति बाहर का देवतार्चन न करे (मानस अर्चन कर सकता है) अपने को छोडकर और सबका त्याग करके मध्करी मांगकर जीवन व्यतीत करे। यति कृश बना रहे, मेद बढने न दे। घी को लोह, एकही घर के भोजन को मांस गंध लेपन को अशुद्धि लेपन, नमकीन पदार्थीं को ग्रंत्यज के समान, वस्त्र को भूं ठे बर्तन के समान, तेल उबटन लगाना स्त्री सँग के समान, ग्रानन्द देने वाला मित्र मूत्र के समान, इच्छा को गोमांस के समान, श्रपना जाना हुआ प्रदेश चाण्डाल के बगीचे के समान, स्त्री को सर्प के समान, स्वर्श को विषके समान, सभागृह को स्मशान के समान, राजधानी को कूं भीपाक नरक के और एक स्थान पर भोजन करना मृतों के पिंड खाने के समान समक कर और किसी को मिलना तथा ग्रन्य प्रपंच की प्रवृत्तियों को यति त्याग दे। ग्रपने देश को तथा एक वार जिसमें विचरण कर चुका हो ऐसे देश को यति छोड दे। भूले हए पदार्थ की पुनः प्राप्ति होने से जैसा हर्ष होता है वैसा हो ग्रात्मानन्द का ग्रनुभव करे। देहाभिमान को छोडना ही अपने देश को छोड़ना है ऐसा समभ कर अपने

शरीर को शव के समान त्याज्य समभे श्रौर जैसे जेलखाने से छुटा हुश्रा पुरुष श्रपने पुत्र, बंधु ग्रादि के स्थान से दूर रहता है वैसा ही यित उनसे दूर रहे।

बिना प्रयत्न जो म्राहार प्राप्त हो उसका भोजन करे स्रौर ब्रह्म प्रगाव के घ्यान में लगा रहे, श्रन्य सब कर्म छोड़ दे। काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर ग्रादि को जला कर त्रिगुगातीत, क्षुघा पिपासा ग्रादि छग्रों ऊर्मियों से रहित ग्रौर छग्रों मनो विकारों से रहित होकर रहे। सत्य बोलने वाला, शुद्ध हृदय वाला और किसी की का द्रोह न करने वाला, ऐसा यति ग्राम में एक रात, शहर में पांच रात, क्षेत्र में पांच रात तथा तीर्थ में भी पांच रात रह सकता है। वह स्थिर निवास न करे परन्तु बुद्धि स्थिर रखे ग्रौर मिथ्या कमी न बोले। यति गिरि कन्दरा में भ्रकेला ही बसे; क्योंकि दो यति एकत्र होने से मिथुन तीन यति एकत्र हो जाने से ग्राम भ्रौर चार एकत्र होने पर वह नगर होता है, इसलिये यति श्रकेला ही विचरा करे। भिक्षु ग्रंतःकरगा ग्रौर इन्द्रियों को कभी भी ग्रवसर न दे। ज्ञान वैराग्य ग्रादि संपत्ति की कभी भी कमीन अनुभव करे और उसी में मस्त रहे। म्रात्मा को छोड़ कर म्रौर कुछ भी नहीं है<sub>।</sub> ऐसा समभ कर दृश्य मात्र को स्रात्मा में ग्रपने स्वरूप ही देखे । इस प्रकार जीवन्मुक्ति लाभ करके प्रारब्ध से दीखता हुन्रा दृश्य पसारा नष्ट न हो वहां तक यति श्रपने चारों प्रकार के स्वरूप को जानकर देह पतन पर्यन्त ग्रात्मानुसंघान से जीवन व्यतीत करे।

कुटीचक तोन वार स्नान करे बहूदक दो वार, हंस एक वार ग्रौर परमहंस केवल मानस स्नान करे। तुरीयातीत को भस्म-स्नान ग्रौर ग्रवधूत को वायु से ही स्नान होता है।

कुटीचक ऊर्ध्व (खड़ा) तिलक लगावे, बहूदक त्रिपुण्ड्र लगावे, हंस खड़ा तिलक और त्रिपुण्ड्र दोनों लगावे, परमहंस भस्म रमावे, तुरीयातीत पुण्ड्र ग्रौर तिलक लगावे अवधूक कुछभो न लगावे।

तुरीयातीत ग्रौर ग्रवधूत दो दो महीने पर क्षौर कर-वाते हैं कुटीचक चार महीने पर ग्रौर बहूदक, हंस ग्रौर परमहंस क्षौर ही नहीं करवाते ग्रौर करवाले तो ग्रयन बदलने पर यानी छ: महीने के बाद। तुरीयातीत ग्रवधूत क्षौर करवाते ही नहीं।

कुटीचक एक ही घर का भोजन ले सकता है, बहूदक मधुकरी मांगे, हंस परमहंस पात्र न रखे हाथ ही में भिक्षा करले, तुरीया-तीत मुख से करे ग्रौर ग्रवधूत बिना यत्न जो कुछ ग्रा पहुँचे उसी को खाकर रहे।

कुटीचक के दो वस्त्र होते हैं, बहुदक का एक, हंस के पास वस्त्र का एक टुकड़ा, परमहंस का दिशा ही वस्त्र होता है यानी वे नग्न रहते हैं, ग्रथवा लंगोटी भी पहिनते हैं, तुरीयातीत श्रौर ग्रवधूत तो नग्न ही रहते हैं। हंस श्रौर परमहंस मृगचर्म रखते हैं श्रौर कोई नहीं रखते।

कूटीचक ग्रौर बहुदक देवार्चन करें, हंस ग्रौर परमहंस मानस पूजा करें और तुरीयातीत ग्रीर अवधूत 'सोऽहं' भावना करे।

कूटीचक और बहदक को मनत्र जपने का अधिकार होता है, हंस और परमहंस को ध्यान करने का अधिकार है, त्रीयातीत ग्रीर ग्रवधूत दोनों को इनका ग्रधिकार नहीं है उनको तो केवल महावाक्यों के उपदेश का अधिकार है, यह अधिकार परमहंस का भी है।

क्टीचक, बहुदक ग्रीर हंस को दूसरों को उपदेश देने का ग्रधिकार नहीं है।

कूटीचक बहदक को शब्दमय प्रगाव का भ्रधिकार है; हंस ग्रौर परमहंस को ग्रान्तर (मानस) प्रराव का ग्रौर त्रीयातीत अवधूत को ब्रह्मप्रगाव का ग्रधिकार है।

कुटीचक बहुदक को श्रवरा का, हंस श्रीर परमहंस को मनन का, तुरीयातीत श्रीर श्रवधूत को निदिध्यासनका अधिकार है।

श्रात्मानुसंघान तो सब किसी को करना चाहिये, इसलिये मुमूक्ष यति सर्वदा संसार से तारए। करने वाले तारक मन्त्र का स्मरा रखते हुए जीवनमुक्त होकर रहे श्रीर श्रपने श्रधिकार विशेष के अनुसार कैवल्य प्राप्ति का उपाय खोजता रहे, यह उपनिषत् है।। इति सप्तम उपदेश।।

भगवान् ब्रह्माजी से नारद ने कहा, 'भगवन् प्रसन्न होकर संसार तारक मंत्र वताइये !' ब्रह्मा कहने लगे व्यष्टि ग्रौर समष्टि रूपसेॐही ब्रह्म है। 'व्यष्टि क्याहै ग्रीर समध्ट क्या है?' संहारप्रणव, सृष्टि प्रराव ऐसे दो प्रकार का तथा ग्रन्तः प्रराव, बहिः प्रराव ग्रौर उभयात्मक प्रगाव ऐसे तीन प्रकारका ब्रह्मप्रगाव होता है।व्यावहा रिक प्रगाव अन्तःप्रगाव है; आर्ष प्रगाव बाह्यप्रगाव हैं, उभयात्मक प्रणव विराट् प्रगाव है, संहार प्रगाव ब्रह्म प्रगाव है वही अर्घ मात्रा प्रगाव है। ॐ यह ब्रह्म है। ॐ को एकाक्षर अन्तःप्रगाव समभो, उसके आठ भेद हैं; श्रकार, उकार, मकार, श्रर्धमात्र, नाद, बर्दू, कला ग्रीर शक्ति। प्रथम चारों में ग्रकार ग्रयुत ग्रवयव बाला है उकार सहस्र अवयव वाला, मकार सौ अवयव वाला और श्रमात्र प्रवर्ग श्रनन्त श्रवयव वाला होता है।

'विराट् प्रराव सगुरा होता है, संहार प्रराव निर्गु रा प्रराव है श्रीर उभयात्मक प्रगाव उत्पत्ति प्रगाव है। विराट प्रगाव प्लूत है और सत सत सहार प्रराव है। विराट् प्रराव सोलह मात्रा का श्रौर छत्तीस तत्त्वों से परे षोडश मात्रात्मक प्रएाव किस प्रकार होता है ? ग्रकार प्रथम मात्रा है, उकार द्वितीय, मकार वृतीय श्रभेमात्रा चतुर्थ, नाद पांचवीं, बिंदू छठी, कला सातवीं, कला-तीत ग्राठवीं, शांति नवमी, शांतातीत दशवीं, उन्मनी ग्यारहवीं, मनोन्मनी बारहवीं, पुरी (या पुरीततीं ) तेरहवीं मध्यमा चौद-हवीं, पश्यन्ति पन्द्रहवीं श्रीर परा सोलहवीं है। फिर उसकी चौसठ मात्राएं भी हैं उन प्रत्येक को पुरुष ग्रौर प्रकृति भेद से द्विगुिरिएत करने से एक सौ स्रद्वाईस भिन्न २ मात्राएं होती है ब्रह्म प्रएाव एक होते हुए भी इस प्रकार सगुरा निगु रात्व को प्राप्त होकर सबका श्राधार बनता है। यह परम ज्योति हे, यही सबका श्राघार है, सबका ईश्वर श्रीर सबमें व्यापक है। सब देवताश्रों में यही व्यापक है ग्रौर सब प्रपंच का ग्रप्रकट ग्राधार यही है।।१।। सब ग्रक्षर (वर्णमाला) वही है, काल वही है, देव वही है, शिव वही है श्रीर वेदों में उत्तम वेदान्त भी वही है। सब उपनि-षत् वही है श्रौर सबको वही एक प्राप्त करने योग्य है ॥ २ ॥ भूत वर्तमान श्रौर भविष्यत्में तीनों काल उसी श्रव्यक्त को प्रका-शित करते हैं, इसलिये उस ॐकार ही को मोक्षदाता मानों ॥३॥ उसी ग्रात्मा को ॐइस शब्द ब्रह्म से वर्णन किया है। वही एक ग्रजर ग्रौर ग्रमृत तत्त्ध ॐ है ऐसा ग्रनुभव करो ॥ ४॥ उसमें अपने शरीर के साथ अपना आरोप करके तन्मय होकर यही ॐहै ऐसा जानकर निश्चय करो कि यही तीन शरीर वाला ॐहीपरब्रह्म है ॥५॥ विश्व ग्रादिके क्रमसे परब्रह्मका ग्रनुसंघान करना चाहिये । स्थूलत्व (की उपाधि ) से स्थूल भोग भोगने वाला सूक्ष्मत्व से सूक्ष्म भोग भोगने वाला !! ६ ।। अभेदानुभव से आनन्द भोगने वाला यह ग्रात्मा इस प्रकार चार प्रकारका है। चार पाद वाला यह ग्रात्मा जाग्रत ग्रवस्था में स्थूल के ग्रभिमान वाला होकर स्थुल का बोध करने बाला ग्रौर विश्व (स्थुल जगत) को भोग करने वाला ॥ ७ ॥ उन्नीस मुखवाला ग्राठ ग्रंगवाला सर्वं व्या-पक स्रौर ईश्वर है। स्थूल भोग भोगने वाले इस चतुरात्मा को

ही विश्व, वैश्वानर या पुरूष कहते हैं ॥ ८ ॥ यही विश्व जित है, श्रौर यही ग्रात्मा का प्रथम पाद है। स्वप्न स्थान में वही ग्रात्मा स्क्ष्म का ग्रभिमानी होता है। हे परंतप, वह सूक्ष्म प्रज्ञ ग्रपने ही में भ्राठ भ्रंगों की कल्पना करता है वहां वह एक ही होता है ग्रौर कोई नहीं होता ॥ ६ ॥ सूक्ष्म भोग भोगने वाला तैजस् ऐसा यह स्रात्मा भूतों का स्रिधिपति है; इसको हिरण्यगर्भ कहते हैं स्थूल के भीतर होता है । यह ग्रात्माका दूसरा पाट है ॥ १० ॥ जहां सोने पर किसी की इच्छा नहीं करता, न स्वप्न देखता है, ऐसी म्रवस्था में वह सुषुप्त है।। ११।। सुषुप्त म्रवस्था में रहा हुग्रा यह सब स्थाान से हट कर एक ही स्थान में ग्राता है, इसी लिये इसको प्रज्ञान घन कहते हैं, यहां यह सुखी होता है, नित्या-नंदमय होता है, यह सब जीवों के अन्दर रहा हुआ होता है।। १२।। वही ग्रानन्द का भोग करने वाला चैतन्य के मुख वाला सर्व व्यापक अ्रव्यय है। यही चार पाद वाले आत्मा का प्राज्ञ नामक तीसरा पाद है ॥ १३ ॥ यही सर्वेंदेवर है यही सर्वज्ञ है सूक्ष्म का भी कारण है, यही अन्तर्यामी है और यही सबकी उत्पत्ति भ्रौर लय का कारण हैं। ॥१४॥ ये तीनों ग्रवस्था, सब प्राणियों के मोक्ष में विघ्नरूप है; क्योंकि जैसां सुषुप्त वैसाही स्वप्न केवल माया का ही विकार है ।।१५ ।। चतुर्थ पाद में रहा हुम्रा चार पाद वाला म्रात्मा होते हुए भी यहां यह सत् चिदरूप एक रस है। यही तुरीय अवस्था में ऊपर की तीनों श्रवस्था का ग्राधार होने से ॥ १६॥ यही ज्ञाता ( जाग्रत का

बोध करने वालां) ग्रनु ज्ञाता (स्वप्न का बोध करने याला) श्रादि घिकल्पों का हेतु होता है और यह तीनों विकल्प सुषुप्त और स्वप्न अवस्था में भी होते हैं।। १७ ।। इन सब को माया मात्र समभ कर सचिद् रूप एक रस, ऐसा आत्मा इनसे भिन्न है ऐसा जानो । वह न स्थूल को जानता है ॥ १८ ॥ न सूक्ष्म को जानता है, न वह ठीक २ जानने वाला हीं है ग्रीर हे मुनि, न उसको न जानने वाला भी कह सकते हैं न वह भीतर जानता है न बाहर !! १६ ।। उसको न जानने वाला नहीं कह सकते, वेसे वह प्रज्ञानधन भी नहीं (क्योंकि प्रज्ञानधन विविक्त ज्ञान की अपेक्षा ही से कहा जाता है ) वास्तव में तो उसका कोई लक्षरा ही नहीं है, न उसका ग्रहरा हो सकता है। वह श्रव्यवहार्य श्रचित्य श्रौर श्रकथनीय है श्रौर केवल श्रात्मान्-भव स्वरूप है, प्रपंच के निरास रूप, शिव, शान्त ग्रीर ग्रद्धैत है। यही चतुर्थ पाद हैं, यही ब्रह्म प्रगाव है, इसी को जानना चाहिये और अन्य को नहीं। यह त्रीय आत्मा सदा सूर्य के समान प्रकाशता रहता है ग्रौर मुमुक्षुग्रों के ग्राधार रूप यह स्वयं ज्योति श्रौर ब्रह्माकास रूप तुरीय परब्रह्मरूप सदा विराजमान रहता है। यह उपनिपत् है। ॥ इति ग्राठवां उपदेश ॥

नारदजी ने ब्रह्माजी से पूछा कि ब्रह्म का स्वरूप कैसा होता है। ब्रह्माजी ने ब्रह्म का स्वरूप कैसा होता है वह इस प्रकार बताया:—यह अन्य है और मैं अन्य हूँ' ऐसा जो जानते हैं वेही पशु है, न कि वे जो पशु योनि में जन्मे हुए हैं। इस प्रकार जान कर विद्वान् मृत्यु से मुक्त होजाता है। मोक्ष के लिये और कोई

मार्ग नहीं है। काल, स्वभाव, नियति, यहच्छा (संयोग) भूत, प्रकृति ग्रौर पुरुष ( इनमें से कौन ब्रह्म है ) इसका विचार करना चाहिये। इन सबका समुदाय ब्रह्म नहीं हो सकता क्योंकि (इनका ग्राधार) ग्रात्मा है, सुख दुख के होने से ग्रात्मा भी ब्रह्म नहीं है।। १ ।। ध्यान योग करने वालों ने उस दैवीशक्ति (बह्म) को अपने गुगों से छुपी हुई ऐसी देखी है जो काल से लेकर ग्रात्मा तक जितने कारण रूप प्रतीत होते हैं सबका एक ही ग्रिधिष्ठान है ॥ २॥ जिसको एक नेमि (नाय) है, तीन म्रावर्त, सोलह सिरे (धारें), पचास म्रारे, बीस छोटे म्रारे भ्रड़तालीस कीलें ग्रौर भ्रनेक रूप वाली एक रस्सी है जो तीन प्रकार से चलने वाला ग्रौर दो निमित्तों से परिवर्तन होने वाला है (ऐसा यह ब्रह्म चक्र)।। ३।। जो पांच स्त्रोत वाली ग्रौर पांचों का उत्पत्ति स्थान है, जिसका मुख कराल है, पांच प्रागा जिसके उमि रूप है, जो पांच प्रकार के अन्तः करगा का ग्राधार है, जिसमें पांच ग्रावर्त है ग्रीर पांच दुख के प्रवाह जिससे बहते हैं ऐसे पाँच विभाग वालें नदी (नदी रूप ब्रह्म) का हम चिन्तन करते हैं ॥ ४॥ सबका जीवन ग्रीर सबके ग्राधार रूप उस बृहत् ब्रह्म चक्र में हंस (ग्रात्मा) भ्रमण करता है। जब श्रपने को वह उससे पृथक् द्रष्टा स्वरूप मानता है तव वह समृतत्व को प्राप्त होता है।।।। यही उद्गीथ (ॐकार) ग्रीर यही परब्रह्म है। उसीमें तीनों (उत्पत्ति स्थिति स्रौर प्रलय) दीखते हैं वही स्रपनी प्रतिष्ठा है यानी उसका और कोई स्राधार नहीं है स्रौर वह स्रक्षर

है। ब्रह्म ज्ञानो उसको जानकर उसके परायए। होते हुए उसो में लीन हो जाते हैं।। ६।। क्षर ग्रीर ग्रक्षर ग्रीर व्यक्त ग्रीर ग्रव्यक्त दोनों का ईश्वर पालन करता है। जो श्रात्मा, भोक्ता का भाव धारण करता है वह बंधन को प्राप्त होता है वह जीव है। जब वह परब्रह्म को जानता है तब वही सब पापों से मुक्त हो जाता है।। ७।। एक ज्ञानवान् ग्रीर दूसरा ग्रज्ञ, एक ईश्वर ग्रीर दूसरा जीव ऐसे दो अज ( आनादि अजन्मा अथवा भेड़ ) हैं, एक ग्रजा (माया ) भोता के भोग के लिये हैं। ग्रात्मा विश्व रूप ग्रनन्त ग्रौर ग्रकर्ता है, तीनों को जब कोई जानता है तब वह ब्रह्म हो जाता है।। ८।। प्रधान क्षर है, ग्रमृत रूप ईश्वर अक्षर है। इस क्षर ग्रौर ग्रक्षर दोनों का एक हो देव नियंत्रण करता है। उस देव का ध्यान करने से, उसके साथ तन्मय हो जाने से ग्रौर उसकी बार २ भावना करने से ग्रन्त में इस विश्व रूपिगाी माया से निवृत्ति हो जाती है।। ६॥ ब्रह्म को जानने से सर्व बन्धनों से मुक्ति होती है, क्लेश क्षीए। हो जाते हैं भ्रौर जन्म मृत्यू निवृत्त होजाते हैं। उसका ध्यान करने से देह छूटने के पश्चात् ग्रात्मपद को इच्छा करने वाले ग्रनासक्त पुरुष को समस्त ऐश्बर्य वाले ब्रह्मलोक की प्राप्ति होती है ॥१०॥ इस ब्रह्म को सदा अपने हीं में देखना चाहिये। इससे ग्रागे श्रब कुछ जाने योग्य नहीं है। भोक्ता, भोग्य ग्रौर प्रेरक इनका विचार करके ये सब त्रिविधं ब्रह्म ही है ऐसा कहते हैं ॥ ११ ॥ ग्रात्मज्ञान ग्रीर तप से ही उस श्रेष्ठ ब्रह्मज्ञान की प्राप्ति होती है। जो इस

प्रकार जान कर स्वरूप ही का चिन्तवन करता है उसी एक भाव को सर्वत्र देखता है फिर उसको शोक ग्रौर मोह कहां !।। १२।। इसलिये विराट् ही वर्तमान भूत ग्रीर भविष्यत् में एकसा ग्रीर म्रनश्वर (नाश रहित) स्वरूप है वह भ्रगु से भी भ्रगु भीर महान् से भी महान् भ्रात्मा प्राग्गी मात्र के हृदय रूपी गुह्य में छुपा हुम्रा है। ईश्वर के म्रनुग्रह से उस महान् म्रौर श्रकृत यानी यज्ञादि कर्म रहित ऐसे ईश्वर को शोक रहित होकर(कोई) देख पाता है।। १३।। उसको हाथ ग्रौर पैर नहीं है परन्तु वह ग्रहरा करता है श्रौर चलता भी है कान श्रौर श्रांख नहीं है तो भी सुनता ग्रौर देखता है, वह सब वेद्य जगत को जानता है परन्तु उसको कोई नहीं जानता उसी महान् ग्रौर श्रेष्ठ पुरूष को जानो ॥ १४ ॥ नाशवान् शरीरों में स्थित होते हुए भी जो शरीर से रहित और ग्रक्षय है, ऐसे महान् ग्रौर व्यापक ग्रात्मा को जान कर वह फिर शोक को प्राप्त नहीं होता ॥ १४ ॥ वह सबका धारण करने वाला है, उसकी शक्ति ग्रवित्य है ग्रीर वेदान्त से हीं, वही जाना जा सकता है। उसी को पर से पर जानो। सब के प्रवसान होने पर जो शेष रहता है उसी को ब्रह्म जानना चाहिये ॥ १६ ॥ वह सर्वज्ञ है, सब से पुराना है, उत्तम पुरूषों से भी उत्तम है, सबका ईश्वर है भ्रौर सव देव उसकी उपासना करते हैं। उसका ग्रादि, मध्य ग्रीर ग्रन्त नहीं है, वह उनन्त प्रव्यय, शिव, विष्ण ग्रीय ब्रह्मा है ॥ १७ ॥ पंचात्मक श्रीर पांचों में वर्तमान ऐसा यह सब प्रपंच उसी में है, ग्रनंत भव प्रपंच उसी ने पंचीकृत किये हैं. परन्तू पंचीकृत ग्रब-

यवों से वह स्रावृत नहीं हुस्रा है जो पर से भी पर महान् स्रपने ही तेज वाला शाश्वत और शिव है॥ १८ ॥ जिसने अभी दुरा-चरण त्यागा नहीं है, जो अज्ञान्त और ग्रस्थिर चित्त वाला है भ्रथवा जिसका चित्त ग्रशान्त है वह केवल प्रज्ञा से उसको जान नहीं सकता।। १६ ।। वह न भीतर जानता है न वाहर स्थूल हैं न सूक्ष्म न ज्ञान है न अज्ञान न उभय प्रकार जानने वाला है, वह इन्द्रियों से ग्रहण नहीं किया जाता ग्रौर न वह शब्द से कथन किया जा सकता है। वह ग्रपने में रहा हुग्रा ग्रपना ग्राप ही है ऐसा जो जानता है वही मुक्त होता है, निश्चय वह मुक्त होता है, ऐसा भगवान् ब्रह्माजी ने कहा। ऋपने स्वरूप को जानता है वही परिवाजक है, ऐसा परिवाजक ग्रकेला विचरता है ग्रौर भयभीत हिरन के समान रहता है; विचरना कभी वन्द नहीं करता । ग्रपना शरीर छोड़कर भ्रौर सबका त्याग करता है भ्रौर मध्कर वृत्त से स्थित होकर सब में ग्रनन्य बुद्धि रखकर ग्रपने स्वरूप का ग्रनु-संधान करता हुम्रा वह ग्रपने ही में मुक्त होता है। वह परि-ब्राजक न कुछ करता है न कराता है। गुरु शिप्य ग्रौर शास्त्रादि से वह विमुक्त है; सब संसार को छोड़कर जो निर्मोह होजाता है उसको निर्धन कैसे कहें ? जो सुखी है धनवान है ज्ञान ग्रौर स्रज्ञान दोनों से परे है सुख दुख से परे है, स्वयं ज्योंति प्रकाश है, सबको जानने योग्य सर्वज्ञ सर्व सिद्धदाता सर्वेज्वर है, वही मैं हैं, वही विष्णु का परमपद है। उसको प्राप्त करके योगी लोग लौटते नहीं । जिस स्थान को सूर्य चन्द्र प्रकाश नहीं दे सकते जहाँ से वह लौटता नहीं, कभी भी लौटता नहीं, बही कैवल्य है, यह उपनिषत् है ॥ इति नवम् उपदेश ॥

॥ इति नारद परिक्राजकोपनिषत् समाप्त ॥



THE PARTY OF THE PROPERTY OF



## उपनिषत्

## द्वितीय भाग।

॥ शान्ति पाठ ॥

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

यह पूर्ण है, वह पूर्ण है, पूर्ण से पूर्ण बनता है, पूर्ण में से पूर्ण ले लेने से पूर्ण ही शेष रहता है। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ सह नाववतु । सहनौ भुनक्तु । सह बोर्य करवावहै । तेजस्विनावधीतमस्तु मा विद्विषावहै ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः । वह हम दोनों का रक्षण करे, वह हम दोनों का पालन करे, हम दोनों एक साथ सामर्थ्य को प्राप्त हो, हमारा ग्रध्ययन तेजस्वी हो, हम परस्पर द्वेष न करें। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ आष्यायन्तु ममाङ्गानिवाक् प्राणचतुः श्रोत्रमथो बलिमिन्द्रयाणि च सर्वाणि सर्वं श्रद्योपनिषदं माहं ब्रह्म निराङ्ग्यां मा मा ब्रह्म निराकरोदनिराकरणमस्त्वनिराकरणं मेऽस्तु। तदात्मनि निरते य उपनिष्तसु धर्मास्ते मिय सन्तु ते मिय सन्तु॥ॐशांतिःशांतिः शांतिः

मेरे ग्रंग वृद्धि को प्राप्त हों, वाणी, घ्राग्, चक्षु, श्रोत्र, बल ग्रौर सब इन्द्रियां वृद्धि को प्राप्त हो। सब उपनिषत् ब्रह्म है। मुभसे ब्रह्म का त्याग न हो ग्रौर ब्रह्म मेरा त्याग न करे, कभी मेरा त्याग न करे। उसमें रत हुए मुभको उपनिषत् में प्रतिपादित धर्म को प्राप्ति हो, ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

ॐ वाड में मनिस प्रतिष्ठिता मनो में वाचि प्रतिष्ठितमाविरावोर्म एधि । वेदस्य म आणीस्थः श्रुतं में माप्रहासीरनेनाधीतेनाहो- रात्रान्संदधाम्यृतंबदिष्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु। तद्वक्वारमवतु। अवतु माम । अवतु वक्वारमवतु वक्वारम् ॥ॐशांतिः शांतिः शांतिः

मेरी वागी मन में स्थित हो, मेरा मन वागी में स्थित हो । हे स्वप्रकाश ब्रह्म, तुम मुक्ते प्रगट हो, मुक्ते ज्ञान प्राप्त हो । मेरा श्रवण किया हुग्रा मुक्तसे भुलाग्रो नहीं, मैं रात दिन पढ़े हुए का ग्रमुसंघान करता हूँ । मैं शास्त्रोनुसार भाषण करूंगा, मैं सत्य भाषण करूंगा। वह मेरी रक्षा करें, वक्ताकी रक्षा करें, मेरी रक्षा करे तथा वक्ताकी रक्षा करें।

ॐभद्रं कर्णिभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्ये-माच्चभिर्यजत्राः॥स्थिरेरङ्गे स्तुष्दुवांसस्तन्तिभव्यं शेम देवहितं यदायुः॥ ॐशातिःशांतिः शांतिः

हे देव, हम कान से कल्याण की बातें सुनें, श्राखों से कल्याण देखें, हढ़ ग्रंगों से तथा शरीर से श्रपनी ईश्वर प्रदत्त ग्रायु हम तुम्हारी स्तुति करते हुए व्यतीत करें।

नमन

ॐ नारायणां पद्मभवं वसिष्टं शक्तिं च तत्पुत्रपराशरं च। व्यासं शुकं गोंडपदं महान्तं गोविंदयोगीन्द्रमथास्य शिष्यम् ॥१॥

## श्रीशंकराचार्यमथास्य पद्मपादं च हस्ता-मलकं च शिष्यम् ॥ तं त्रोकटं वार्तिककार-मन्यानस्मदुगुरून्संततमानतोऽस्मि ॥२॥

नागायगा, ब्रह्मा, वसिष्ठ, शक्ति तथा उनका पुत्र पराशर व्यास, शुक, गौडपाद, गोविंद योगीन्द्र तथा उन के शिष्य श्री शंकराचार्य तथा उनके शिष्य पद्मपाद, हस्तमलक, त्रोटका-चार्य ग्रौर वार्तिककार सुरेश्वराचार्य तथा ग्रन्य सद्गुरुग्नों को मेरा सदा नमस्कार हैं।

## श्रुतिस्मृतिपुराणानामलयं करुणालयम्।। नमामिभगवत्पादं शंकरं लोकशंकरम् ॥२॥

श्रुति, स्मृति ग्रौर पुराण के मर्मज्ञ, जगत के कल्याणकर्ता।
करुणासागर भगवत्पाद श्री शंकराचार्य को मेरा नमस्कार है।।

## शंकरं शंकराचार्यं केशवं बादरायणम् । सूत्रभाष्यकृतौ बन्दे भगवन्तौ पुनः पुनः॥

शंकर स्वरूप शंकराचार्यं हैं तथा विष्णु स्वरूप बादरायगा हैं। इस प्रकार इन सूत्रकार और भाष्यकार महात्माओं को भेरा बार बार नमस्कार है।

## उपनिषत्। इतोय भाग। वराहोपनिषत्।

एक बार महामुनि ऋभु ने देवता श्रों के वारह वर्ष पर्यन्त तपश्चर्या की। तपस्या के अन्त में भगवान् वराहरूप से प्रकट हुए। वराह भगवान् उससे बोले 'उठ, उठ, वर मांग!, ऋभु उठ खड़ा हुआ और भगवान् को नमस्कार कर के बोला 'भगवन्, कामी लोग जिसकी कामना करते हैं, ऐसे तुच्छ भोग पदार्थों की मैं आप से याचना नहीं करता। समस्त वेद, शास्त्र, इतिहास और पुराएा, अन्य सब कठिन विद्यार्थे तथा ब्रह्मा आदि देव गरा भी कहते हैं कि आपके स्वरूप के ज्ञान से मुक्ति होती है। इसलिये आप अपने स्वरूप का प्रतिपादन करने वाली ब्रह्म विद्या का मुभे उपदेश दीजिये।, 'श्रच्छा' कह कह वराह

कोई तत्त्ववादी चौबीस तत्त्वों का प्रतिपादन करते हैं, तो कोई छत्तीस तत्त्वों का, तो ग्रन्य छियान्नवे तत्त्वों का प्रतिपादन करते हैं, ।। १ ।। उनको कम से सुनाता हूँ, सावधानता पूर्वक श्रवरा कर । श्रोत्र, त्वचा, चक्षु ग्रादि पांच ज्ञानेन्द्रिय हैं ॥ २॥ वाणी, हाथ, नाक ग्रादि पाँच कर्मेद्रिय हैं। पांच प्राण् हैं तथा शब्दादि पाँच विषय हैं।। ३।। मन, बुद्धि, चित्त श्रीर श्रहंकार यह अन्तः करण चतुष्ट्य है। ये चौबीस तत्व हैं, ऐसा ब्रह्मवादी लोक कहते हैं ।।४ इस तत्वों के साथ पृथिवी, ग्राप, तेज, वायु ग्रीर ग्राकाश ये पांच पंची कृत भूत ।। १।। स्थूल, सूक्ष्म ग्रीर कारण ये तीन देह, जाग्रत् स्वप्न, सुषुप्ति ये तीन अवस्थाएँ (तथा श्रात्मा--क्योंकि श्रात्मा न लेने से पैंतीस ही होते हैं ) इन सब को मिलाकर बुद्धिमान मुनि छत्तीस तत्व मानते हैं। पूर्वोक्त तत्वों में ग्रागे दिये हुए तत्व मिलाये जाँय ॥ ६-७ ॥ उत्पन्न होना, बढ़ना, परिगाम को प्राप्त होना, क्षीगा होना और नाश को प्राप्त होना, ये छः पदार्थों के विकार हैं।। ५।। भूख, प्यास, शोक, मोह, जरा ग्रीर मरएा ( मरएा भय ) ये छः ऊर्मियाँ हैं। श्रव छः कोशों को कहता हूँ-। हा। त्वचा, रक्त, माँस मेद, मज्जा ग्रीर ग्रस्थि ये छः कोश हैं। काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद ग्रीर मत्सर ॥ १० ॥ ये छः शत्रु हैं। विश्व, तेजस ग्रीर

प्राज्ञ ऐसे तीन प्रकार के जीव हैं और सत्व, रज ग्रीर तम ये तीन ग्रा हैं ।।११।। प्रारब्ध, ब्रागामी श्रौर संचित ऐसे तीन प्रकार के कर्म कहे हुए हैं। बोलना, ग्रहण करना, चलना, मल विसर्जन करना ग्रौर ग्रानंद ये कर्मेद्रियों के पांच विषय हैं।।१२।। संकल्प, ग्रध्यवसाय (निश्चय) ग्रभिमान ग्रीर स्मृति (ये ग्रंतः करण के धर्म हैं ) मुदिता, करुणा, मैत्री ग्रौर उपेक्षा ये चार तथा।। १३।। दिशा. वायु, सूर्य, वरुगा, ग्रश्विनीकुमार अग्नि, इन्द्र, उपेन्द्र, मृत्यू, चंद्र, ब्रह्मा, रुद्र, क्षेत्रज्ञ श्रीर ईश्वर ।।१४॥इन सव तत्वों को मिलाने से छियान्नवे तत्वों की संख्या हो जाती है। पूर्वोक्त तत्व समूह से जो भिन्न ग्रीर निर्दोष है ।।१४।।ऐसे मुभ वराहरूपी (तत्व) को जो भक्ति पूर्वक भजते हैं, उनका ग्रज्ञान दूर हो जाने से वह जीवन्मुक्त हो जाते हैं ।।१६॥ जो इन छियान्नवे तत्वों को जानते हैं, वे किसी भी स्राश्रम में क्यों न हो, वे जटाधारी ब्रह्मचारी हों, सिर घुटवाने वाले संन्यासी हों ग्रथवा शिखा धारण करने वाले गृहस्थ हों, वे मुक्त हो जाते हैं, इसमें ग्रल्प भी संशय नहीं है ॥१७॥ इति प्रथम भ्रघ्याय ॥

ऋभु नामक महायोगी ने वराह रूपधारी विष्णु से कहा, 'हे भगवन्' मुफ्ते उच्च प्रकार की ब्रह्म विद्या का उपदेश दीजिये ॥१॥ इस प्रकार प्रश्न करने पर भक्त के दुःख दूर करने वाले भगवान् बोले—'श्रपने वर्णाश्रम धर्म के अनुसार चलने से, तप से तथा गुरु को प्रसन्न करने से ।।२।। पुरुष में वैराग्य ग्रादि साधन चतुष्ट्यकी सिद्धि होती है। नित्यानित्य का विवेक, इस लोक के परलोक के भोगों में राग का ग्रभाव।।३।। शमादि षट् सम्पत्ति श्रीर मुमुक्षता इनका ग्रभ्यास करे। इस प्रकार के ग्रभ्यास से जितेन्द्रिय होकर सर्वत्र ममत्व बुद्धि का।।४।। त्याग करके, मैं जो साक्षी चेतन्य हूँ, उस मुभ में श्रहं बुद्धि धारण करे।

वुर्लभ मनुष्य देह प्राप्त हो, फिर उसमें भी पुरुष का शरीर हो।।।।। ग्रीर उसमें भी ब्राह्मण हो ग्रीर फिर भी वेदान्त के श्रवण श्रादि से वर्णाश्रम से पर ऐसे सिच्चदानन्द रूप महा विष्णु के स्वरूप को।।६॥ जो नहीं जानता, वह फिर कब मुक्त होगा ? मैं हो एक सुख रूप हूं ग्रीर कुछ है ही नहीं ग्रीर यदि है, तो वह सुख रूप नहीं है ॥७॥ जो पदार्थ ग्रात्मार्थ नहीं है, वह प्रिय नहीं होता ग्रीर ग्रात्मार्थ होता है, वह स्वाभाविक ही प्रिय होता है। ग्रात्मा सब से ग्रधिक प्रिय होने ही से 'मैं न होऊं' ऐसा कभी भी (भाव) नहीं होता ॥६॥ 'सवंदा ही बना रहूँ' ऐसा भाव होता है। इस प्रकार का जो द्रष्टा है वह, हे मुनीस्वर, मैं विष्णु हूँ। 'मैं प्रकाश नहीं हूं' ऐसा कहना ही जिसके प्रकाश का एक मात्र प्रतिबन्ध है।। ६॥ ऐसे स्वप्रकाश ग्रात्मा को ग्रज्ञान किस प्रकार स्पर्शं कर सकता है? स्वयं प्रकाश ग्रीर निराधार ऐसे ग्रात्मा को जो जानते हैं, हे

मुनीश्वर, ॥१०॥ वे ही विज्ञान संपन्न हैं, ऐसा मेरा हढ निश्चय श्रादि ।। ११।। कोई है ही नहीं श्रीर न माया भी है। मैं सब से विलक्षरा हूँ। कर्मधर्मादि लक्षरावाला ग्रन्धतमरूप ग्रज्ञान ॥१२॥ मुभ स्वयंप्रकाश ग्रात्मा को छू नहीं सकता। बर्गं ग्रौर श्राश्रम से रहित सबके साक्षिरूप श्रात्मा को ॥१३॥ जो ब्रह्म रूप देखता है, वह स्वयं ब्रह्म ही हो जाता है। यह जितना भासमान जगत् है, वह ज्ञानरूप परम पद ही है ।। १४।। ऐसा जब वेदान्तज्ञान से देखने लगता है, उसी क्षरा वह मुक्त हो जाता है। मैं देह हैं, इस ज्ञान का बाध करने के लिये, मैं देह हूँ, यह जितना दृढ़ होता है।। १५।। उतना ही दृढ़ जब, मैं श्रात्मा हुँ, ऐसा ज्ञान हो जाय, तब वह न चाहे तो भी उसका मोक्ष हो जाता है। जो सत्य, ज्ञान ग्रीर ग्रानन्द से पूर्ण है, तम रूप प्रज्ञान से पर है, ॥१६॥ ऐसे ग्रानन्दरूप ब्रह्म ही को जो सदा देखता रहता है, वह कर्मों के बन्धन को किस प्रकार प्राप्त हो सकता है? तीनों लोकों का जो साक्षी है, जिसके सत्य, ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द ग्रादि लक्षरण हैं, ॥१७॥ जो 'तू' ग्रौर 'मैं' इन शब्दो का लक्ष्य पदार्थ है, सव दोषों से दूर हैं, सर्व व्यापक है, ऐसे सच्चिदानन्द स्वरूप ग्रात्मा को ज्ञान दृष्टि वाला देखता है।।१८।। जैसे अन्या प्रकाशमान सूर्य को देख नही सकता, वैसे ग्रज्ञान की दृष्टि वाला सत्य ग्रौर ज्ञान के लक्ष्मग

वाले बहा को, वह स्वयं ज्ञान स्वरूप होते हुए भी, नहीं देख सकता ।।१६।। इस प्रकार के ब्रह्मज्ञान के होने ही से मनुष्य अमृतत्व को प्राप्त होता है। ऐसे द्वन्द्व रहित, निर्पृशा और म्रानन्दस्वरूप सचिद्घन ब्रह्म को । २०।। भ्रपना स्वरूप जान कर फिर वह किसी से नहीं डरता। सर्वव्यापक, नित्य, परिपूर्ण चिन्मात्र सुख स्वरूप, ग्रद्धय ॥२१॥ ऐसा एक ब्रह्म ही है ग्रीर कुछ भी नहीं है, यही ब्रह्म ज्ञानियों की निष्ठा होती है। यह जगत् जो अज्ञानियों को अनन्त दुःख देनेवाला है, वही ज्ञानियों को ग्रानन्दमय हो जाता है ॥२२॥ ग्रन्धों के लिये यह जगत् अन्धकार से भरा हुम्रा है; परन्तु जिनकी आँखें अच्छी है, उनके लिये वह प्रेकाश से युक्त है। अनन्त, सिच-दानन्द ऐसे मुभ वाराह रूप में ॥२३॥ स्थिति प्राप्त करने से वह ग्रद्देत भाव को प्राप्त हो जाता है, फिर उसके लिये बन्ध क्या पदार्थ है और मोक्ष भी किस का होगा ? सब देह धारियों का स्वरूप तो हमेशा शुद्ध चैतन्य ही है।।२४।। न कि घट के समान स्थूल रूप से दीखने वाला देहादिसंघात उसका स्वरूप है। जो चराचर जगत अपने से भिन्न प्रतीत होता है।। २४॥ उसको अपना ही स्वरूप जान कर, वही मैं हूँ, ऐसा निश्चय कर स्वस्वरूप अपना ही भोग करता है, भोग करने के लिये अपने से भिन्न कोई पदार्थ नहीं है ॥ २६ ॥ यदि किसी का अस्तिस्व है, तो वह ग्रस्तित्वलक्षरा एक ब्रह्म ही का है। ब्रह्मज्ञान संपन्न

पुरुष यह समस्त प्रतीत होने वाला जगत् ॥ २७ ॥ देखते हुए भी नहीं देखता ग्रौर मेरे स्वरूप को जानता है, वह कर्मों से बन्ध को प्राप्त नहीं होता ॥ २८ ॥ जो शरीर, इन्द्रिय ग्रादि से रहित सब का साक्षी परमार्थरूप, एक, विज्ञानमय सुखस्वरूप, स्वयंप्रकाश ॥ २८ ॥ एसे सर्वस्वरूप ब्रह्म को ग्रमुभवद्वारा ग्रपना स्वरूप ही जानता है, वही घीर है, वही जानने योग्य (ब्रह्म) है, वही मैं हूँ ग्रौर हे ऋभु, वही तू हो जा ॥ ३० ॥ प्रपंच का ग्रमुभव हमेशा नहीं होता, परन्तु ग्रपने स्वरूप का ग्रमुभव सदा हुग्रा ही करता है, ऐसा जानकर वह पूर्ण ज्ञानी हो जाता है, उसके लिये न बंध मोक्ष है ग्रौर न वह बद्ध ही है ॥ ३१ ॥ स्वस्वरूपानुसंधान से सब भूतों में बिहार करने वाले सब के साक्षीरूप मेरा जो मुहर्त भर चिन्तन करे, वह सब बन्धनों से मुक्त हो जाता है ॥ ३२ ॥

सब भूतों के ग्रांतर में स्थित, नित्य मुक्त, चेतन्य स्वरूप, प्रत्यक् चैतन्यरूप मुक्त ही को नमस्कार है ॥ ३३ ॥ हे भगवन्, तू मैं हूँ, मैं हो, हे देवता, तू है। ग्रनन्तरूप तुक्तको तथा मुक्तको एवं चैतन्य रूप मुक्तको ग्रौर तुक्तको ॥ ३४ ॥ नमस्कार है। मुक्त परमेश्वर को नमस्कार है, शिवरूप तुक्तको नमस्कार है। (ग्रब) में क्या करूं, कहाँ जाऊं, क्या ग्रहण करूं ग्रौर क्या छोडूं ॥३४॥ क्योंकि, यह सब विश्व मुक्त से ऐसा व्याप्त है, जैसा महाकल्प के ग्रन्त में सब विश्व जलमय होता है।

जो पुरुष ग्रतःसंग को, विहःसंग तथा ग्रात्मसंग को छोड़ता है, वह सर्वसंग से निवृत्त हुग्रा मुक्त ही को प्राप्त होता है, इस में कुछ भी संशय नहीं है ॥ ३६॥ जैसे सर्प से दूर रहते है, वैसे वह जनसमाज से दूर रहता है। विरागवान पुरुष काम का त्याग करने से सुन्दर स्त्री को मृत शरीर के समान छोड़ देता है। जो विषयों को विष समक्त कर दूर ही से त्याग देता है, ऐसा परम-हंस पुरुष जगत में रहने वाला, मैं वासुदेव ही हूँ ॥३७॥ यह सत्य है, यह सत्य है, यह सत्य है, कि जो यहां कथन करता हूँ कि मैं सत्य परब्रह्म हूँ, मुक्तको ग्रन्थ कुछ भी नहीं है ॥ ३८॥

जीवात्मा श्रौर परमात्मा का जो समीप वास है (उप-समीप) वही उपवास है ऐसा जानना चाहिये न कि काया को सुखाना उपवास है ॥ ३६ ॥ श्रज्ञानियों के शरीर को सुखाने से भी क्या लाभ ? क्या कहीं बांबी को ही पीटने से सर्प मरता है ? ॥ ४० ॥ ब्रह्म है, ऐसा यदि ज्ञान हो तो वह परोक्ष है श्रौर मैं ब्रह्म हूँ इस प्रकार ज्ञान हो तो उसको साक्षात्कार कहते हैं ॥ ४१ ॥ जिस काल से योगी श्रपने केवलस्वरूप श्रात्मा को जानता है, उसी काल से वह जीवन्मुक्त हो जाता है ॥ ४२ ॥ मैं ब्रह्म हूँ, ऐसा ज्ञान ही मोक्षका हेतु है, ऐसा महात्माश्रों का निश्चय है । बन्च मोक्ष के कारण दो ही शब्द हैं; मम (मेरा) श्रौर निर्मम (मेरा नहीं) ॥ ४३ ॥ ममत्व से प्राणी बंध को प्राप्त होता है। एवं ममता के त्याग से वह मुक्त हो जाता है।

बाह्य चिन्ता नहीं करनी चाहिये, वैसे ही ग्रांतर चिन्ता का भी त्याग करना चाहिए। इस प्रकार सब चिन्ता का त्याग करके, हे ऋभो, तू स्वस्थ हो जा ॥ ४४ ॥ केवल संकल्प के उठने ही से जगत् की प्रतीत होती है ग्रीर संकल्प के होने ही से जगत का खेल बना रहता है। इसलिये, इस केवल संकल्पमय जगत् को त्याग कर विकल्परहित पद का आश्चय कर। उस ग्रहंपद के लक्ष्य की हृदय में भावना कर ॥ ४५॥ मेरा ही चिन्तन कर, मेरा ही कथन कर, श्रापस में मेरे संबंधी ही चर्चा कर भीर इस प्रकार केवल मेरे ही परायरा हो कर, हे महामते, काल व्यतीत कर । ४६॥ इस जगत् में जो कुछ है, चैतन्य है, इसलिये, यह केवल चैतन्य ही है, चिन्मय ही है। इसलिये, तू चित् है, मैं चित् हूँ भ्रौर यह सब जगत् चित् है, ऐसा जान ॥ ४७ ॥ श्रीर राग का सर्वथा अभाव करके सर्वदा निर्लेप रह। अज्ञान जनित कर्ता आदि कारकों से उत्पन्न कर्म से ॥४८॥ श्रुति प्रमाणों से उत्पन्न हुए श्रात्मज्ञानरूप दीपक का बाध किस प्रकार होगा? श्रनात्म भाव का त्याग करके जगत् के होते हुए निर्विकार होकर ॥४६॥ ग्रद्वैतिनिष्ठा से ग्रन्तःस्थ ज्ञानस्वरूप में तनमय हो जा। घटाकाश ग्रौर मठाकाश, दोनों महाकाश में प्रतिष्ठित हैं ॥५०॥ वैसे ही, मुभ चिदाकाश रूप में जीव श्रीर ईश्वर प्रतिष्ठित हैं। जो स्नात्मज्ञान के पूर्व होती है स्नौर पश्चात् हट जाती है

।।४१।। ब्रह्मवादी विवेक कर के उसी को माया कहते हैं। माया तथा उसके कार्य का लय हो जाने पर न ईश्वर का भाव है, न जीव का भाव है।। ५२।। फिर मैं ही शुद्ध चेतन रूप उपाधिरहित ग्राकाश के समान जीव ग्रौर ईश्वर तथा चेतन श्रीर जड़ ग्रादि रूप से रहता हूँ।। ५३।। ईक्षरा से ले कर देह में प्रवेश करने तक की सब सृष्टि ईश्वर कल्पित है तथा जाग्रत से लेकर मोक्ष पर्यंत की सब सृष्टि जीव कल्पित है ॥ ५४ ॥ त्रिणचिकेत ग्रग्नि की उपासना से लेकर योग पर्यंत. सब ईश्वरभ्रान्ति के भ्राश्रित है भ्रौर लोकायतों से लेकर सांख्यों तक सब जीवभ्रान्ति का ग्राश्रय करते हैं।। ५५॥ इसलिये मुमुक्ष को जीव ग्रीर ईश्वर के संबधी वादिववाद में मन नहीं लगाना चाहिए, परन्तु, निश्चल चित्त से ब्रह्मतत्व का विचार करना चाहिये ।। ५६ ।। श्रद्वितीय ब्रह्मतत्व को जो यथार्थता से नहीं जानते, वे सब भ्रान्ति में ही हैं, उनका मोक्ष कहाँ ग्रौर उनको यहाँ भी सूख कहां ? ।। ५७ ॥ उनमें यदि एक एक से उत्तम ग्रौर ग्रथम हो तो उससे क्या? स्वप्त में चाहे राज्य लाभ हुम्रा हो, चाहे भिक्षा माँगनी पड़ी हो, जागा हुआ उससे संबंध थोड़ा ही रखता है ॥ ५८॥ अज्ञान में बृद्धि का लय हो जाने से उसको विद्वान् निद्रा कहते हैं। ग्रज्ञान ग्रौर उसके कार्य का लय हो जाने पर मुफ में ग्रब निद्रा कैसे हो सकती है ? ॥ ४६॥ बुद्धि के पूर्ण विकास को जागृति

कहते हैं। मैं विकारादि से रहित होने से मुक्तमें जाग्रतावस्था बन नहीं सकती ॥ ६०॥ बुद्धि का (कुहू नामक) सूक्ष्म नाड़ी में संचार होने से स्वप्न नहीं होता है; मैं प्रसरण धर्म से रहित होने से मुभभें स्वप्न नहीं होता ॥ ६१ ॥ सुषुप्ति काल में सबका लय होकर सब (हश्य) ग्रज्ञान से ग्रावृत होने पर हश्य के श्रभाव से जीव स्वरूप के महदानंद को भोगता है।। ६२।। जो सब जगत को समानरूप से चैतन्यमय देखता है, वही साक्षात् ज्ञानी है; वही ज्ञिव, विष्णु ग्रीर ब्रह्मा है ॥ ६३॥ यह दुःखसागररूप संसार एक दीर्घ स्वप्न है, ग्रथवा दीर्घ चित्तभ्रम है, ग्रथवा वह एक दीर्घ मनोराज्य है। इस निद्रा से जाग कर फिर सोने तक सब ब्रह्म ही है, ऐसा जान ।। ६४ ॥ म्रारोपित जगत् का बाध करके चित्त की मद्रूपता से भावना करनी चाहिये। कामादि छः प्रवल शत्रुश्रों को मारने से मन रूप हाथी केवल ग्रद्वितीय बृह्मरूप हो जाता है।। ६५।। शरीर का भ्रव ही नाश हो जाय भ्रथवा जब तक चंद्रतारक हैं, तब तक वह बना रहे, इससे मेरे चैतन्यरूप शरीर में क्या विशेष होगा ? घट के नाश होने से ग्रथवा बना रहने से घटाकाश में थोड़ा भी विशेष नहीं होता ॥ ६६॥ सर्प की कैंचुली सर्प की जीव रहित त्वचा है। वह भले चींटियों के बिल में पड़ी रहे, सर्प को उसका कुछ भी विचार नहीं है ॥ ६७॥ इसी प्रकार स्रात्मज्ञानरूप स्रग्नि से हेतुसहित मिथ्या स्रज्ञान का

नाश होने से ज्ञानी स्थूल श्रब सूक्ष शरीर की चिंता नहीं करता। सब के निषेध का ग्राधाररूप वह ग्रशरीर ब्रह्म हो जाता है ॥ ६८ ॥ शास्त्र से जगत् के पदार्थों में सत्यत्व बुद्धि का नाश होता है, पश्चात् ग्रविद्या के नाश करने वाला अपरोक्ष ज्ञान होता है और प्रारब्ध के नाश होने पर जगत् का भासना छुट जाता है। इस प्रकार ग्रात्मा की त्रिविध माया का नाश होता है ॥ ६६ ॥ मैं ब्रह्म हूँ, ऐसी भावना करने से जीव भाव जाता नहीं, केवल श्रद्धत तत्व का बोध होने से वासना का क्षय होजाता है॥ ७०॥ प्रारब्ध का ग्रन्त होने से देह नष्ट हो जाता है श्रीर इस प्रकार समस्त माया का क्षय होजाता है। यदि जगत् है, ऐसा कहे तो, वह सद्रूप ब्रह्म ही रह जाता है।। ७१॥

जगत् भासता है ऐसा कहे तो भान केवल ब्रह्म ही का है, क्योंकि मरुभूमि में जो जल भासता है, वह मरुभूमि को छोड कर ग्रीर कुछ भी नहीं है। इस प्रकार ग्रात्म बिचार करने से ये तीनों लोक केवल चित् ही हैं ॥ ७२ ॥ जहां अज्ञान ही नहीं है, जगत् का प्रसंग ही कहाँ, जीव, ईश्वर श्रौर गुरु की तो बात ही दूर रही! केवल ग्रव्यभिचारी गुद्ध चित्स्वरूप ग्रपने भाव में मैं परिपूर्ण ग्रौर केवल ब्रह्म ही हूँ ॥ ७३॥ पूर्ण स्वरूप बोधचंद्रमा के तेज का मोहरूपी राहू से ग्रहण होने पर उसके मोक्षकाल तक स्नान, दान, यजन ग्रादि क्रिया THE PERSON NAMED IN THE PERSON OF THE PERSON व्यर्थ ही हुम्रा करती हैं ( यानी ग्रहण छुटने में इनका कुछ भी प्रयोजन नहीं है )।

जैसे जल में नमक एक रूप हो जाता है, वैसे योग से समत्व की प्राप्ति होती है; ऐसी ही ग्रात्मा ग्रौर मन की एकता हो जाय उसको समाधि कहते हैं।। ७५।। सद्गुरु की करुगा न हो तो विषयत्याग दुर्लभ है ग्रौर सहजावस्था दुर्लभ हैं।। ७६।। जिनको ज्ञान ग्रौर निष्ठा उत्पन्न हुए हैं ग्रौर जिन्होंने सब कर्म छोड़ दिये हैं , ऐसे योगियों में सहजावस्था का स्वाभाविकता से प्रादुर्भाव होता है।। ७७।। पारा ग्रौर मन स्वभाव ही से चपल हैं। यदि पारा बांध लिया जाय या मन वश में कर लिया जाय, तो इस लोक में क्या सिद्ध नहीं होगा ?।। ७८ पारे को मूर्छित करने से वह व्याधियों को दूर करता है, उसको मारने से वह मनुष्य को जिला देता है ग्रौर बांधने पर ग्राकाश गमन की सिद्धि देता है। पारे के सेवन से शुद्ध चित्त हुम्रा ब्रह्म को प्राप्त होता है।। ७६ ।।। इन्द्रियों का राजा मन है, मन का स्वामी प्राग् है और प्राग् का स्वामी लय है, इसलिये उसका ग्राश्रय कर ।। ५०।। योगियों में चेष्टा रहित श्रौर विकार रहित लय बना रहता है। जिसके सब संकल्प नष्ट हुए हैं, सब चेष्टा समाप्त हुई है, ऐसा लय स्वयं जानने योग्य है , वाणी ग्रौर इन्द्रियों से उसका ग्रहगा नहीं हो सकता ॥ ८१ ॥ विषयों के सेवन में भली प्रकार तत्पर रहने पर भी योगी ब्रह्म दर्शन बुद्धि को नहीं छोड़ता; जैसे, संगीत, ताल, लय ग्रौर वाद्य के साथ नृत्य करती हुई नटी सिर पर रखे हुए घड़े की रक्षा की बुद्धि नहीं छोड़ती।। ५२।। जिनको योग के साम्राज्य की इच्छा है, उनको सब की चिन्ता छोड़ कर सावधान मन से केवल नाद ही का ग्रनुसंधान करना चाहिये।। ६३।। इति द्वितीय ग्रध्याय।।

जो वस्तु एक है, उसके स्वरूप में नानात्व कभी भी हो नहीं सकता, इस लिये मैं अखंड ही हूं, मेरे सिवाय अन्य कुछ भी नहीं है ॥१॥ जो कुछ देखा जाता है, सुना जाता है, वह सब ब्रह्म के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं हो सकता। इसलिये, नित्य शुद्ध, मुक्त, अखंड, आनन्दमय, सत्य, ज्ञानमय और अनंत ऐसा जो परब्रह्म है, वह मैं ही हूँ ॥२॥ मैं आनन्द रूप हूँ, अखंड बोध हूँ, पर से भी पर हूँ एवं घन चैतन्यप्रकाश हूँ। जैसे मेघ आकाश को स्पर्श नहीं करते, वैसे संसार दुःख मुक्तको स्पर्श नहीं करते ॥३॥ संपूर्ण दुःखो का नाश होने पर सब सुख हो रह जाता है, वैसे ही मिथ्या पदार्थों के नाश होने से सब सद्र प ही रह जाता है, वैसे ही मिथ्या पदार्थों के नाश होने से सब सद्र प ही रह जाता है। वह (नाना रूप से) भासने वाला चिद्र प ही है, इसलिये वह मेरा अखंड रूप है ॥४॥ श्रेष्ठ योगियों के लिये न जन्म मरण है, न गमनागमन है, न मल और उसकी शुद्धि है, और न वेदना है; उनके लिये यह सब अत्यन्त स्पष्ट रूप से

चित् ही चित् विराजमान है ॥५॥ सत्य, चिद्घन, म्रखंड, मृद्देत सब दृश्य पदार्थों से रहित, निर्दोष ऐसा जो शुद्ध मृद्धैत शिव पद है, वही सदा मैं हूँ, ऐसा जानकर मौन रह ।।६।। जन्म मरण ग्रौर मुख दुःख से रहित, जाति, नीति ग्रौर कुल गोत्र से दूर रहने वाला चिति के विवर्तरूप इस जगत् का कारगा सदा मैं ही हूँ, ऐसा जानकर मौन रह।। ७।। पूर्ण, श्रद्धय श्रखंड चेतन, जगत् के भेदज्ञान से रहित, ग्रद्वितीय पर संवित् के ग्रंशरूप सदा मैं ही हूँ, ऐसा जानकर मौन धाररा कर ।।८॥िकसी से भी बाध न होने के कारण तीनों काल में एकसा रहने वाला सद्रूप म्रस्तित्व सदा मेरा ही है।। ६।। सुषुप्ति में जो सब सुखों से श्रेष्ठ, ऐसा निरुपाधिक ग्रौर नित्य सुख होता है, वही सुखरूपत्व मेरा नित्य ग्रानन्दमयत्व है ॥१०॥ जिस प्रकार रात्रि का घोर ग्रन्धकार सूर्य के किरगों से त्वरित नष्ट हो जाता है, वैसे ही संसार के कारगारूप घोर ग्रज्ञान का ग्रन्धकार भी श्री हरि की कृपा रूप सूर्य किरगों से नष्ट होजाता है, अन्य किसी से नहीं ॥११॥ मेरे चरगों के स्मरगा से तथा पूजा से प्राणियों का ग्रज्ञान दूर हो जाता है। मेरे चरणों के स्मरण को छोड़ कर जन्म मरएा के नाश का ग्रन्य कोई उपाय नहीं है।। १२।। पुरुष जिस आदर से धन की इच्छा से धनी लोगों की स्तुति करता है, वैसी ही यदि विश्व को उत्पन्न करने वाले ईश्वर की स्तुति करे, तो वह बंधन से क्यों नहीं छूटेगा, ।। १३।। जिस प्रकार सूर्य के संनीधि में सब लोक स्वयं ही चेष्टा करते हैं, उसी प्रकार मेरी संनीधि में सब जगत चेष्टा करता है ॥१४॥ भ्रान्ति से जिस प्रकार सीपी में चांदी की कल्पना होती है, वैसे ही महदादि जगत मुक्त में केवल भ्रान्ति से ही भोसता है ॥१४॥ चाण्डाल के देह में, पशु ग्रादि में तथा स्थावर ग्रादि में ग्रथवा ब्राह्मण के देह में ग्रथवा ग्रन्य उच नीच भाव में 'मैं' उच्चनीच नहीं होता ॥१६॥ दिशा भ्रम नष्ट होने पर भी दिशा जैसे पूर्ववत् ही दीखता है, इसी प्रकार विज्ञान (अनुभव ज्ञान) से नष्ट हुआ जगत् मुभे भासता है, परन्तु वह है नहीं ॥१७॥ न देह है, न इन्द्रिय भ्रीर प्राण हैं, न मन, बुद्धि, चित्त ग्रीर ग्रहंकार है, ग्रीर न माया तथा ग्राकाश ग्रादि जगत् है ॥१८॥ न कर्ता है, न भोक्ता है ग्रीर न भोग देने वाला कोई है, केवल सच्चिदानन्द जनार्दनरूप मैं ब्रह्म ही हैं ।। १६ ।। जल के हिलने से जैसे सूर्य हिलता सा प्रतीत होता है, वैसे ही, अहंकार के संबंध से आत्मा को संसारित्व है।।२०॥ संसार का मूल चित्त ही है, इसलिये प्रयत्न पूर्वक उसका शोधन करना चाहिये। चित्त के महत्व में (यानी उसकी वड़ा मान कर उसीके कहने के अनुसार चलने में) तेरा कैसा विश्वास है ? ॥ २१ ॥ राजाग्रों के वे धन ग्रव कहां हैं ग्रौर वे ब्राह्मण अब कहाँ हैं तथा पूर्वकाल का जगत अब कहाँ है? इसी प्रकार यह सृष्टि परम्परा जाती रहती है। कोट्यान्कोटि ब्रह्मा चले गये और जैसे फूल के पराग नष्ट हो जाते हैं, वैसे **ग्र**नेक राजा नष्ट होगये ॥२२॥

रजोगुरा वश यह देहाभिमान ज्ञानियों में भी होता है (ऐसा यदि कहो तो) जब ज्ञानियों में भी रजोगुरा उत्पन्न होता हो, तव तो तत्वज्ञान निष्फल ही रहा !॥ २३ ॥ (परन्तु ऐसा नहीं है) राग ग्रादि उत्पन्न होते ही ज्ञान ग्रान्न से जब बे दग्ध होजाते हैं, तब फिर वे हो कहाँ से सकते हैं? ॥२४॥ जैसे कोई ग्रत्यन्त निपुरा पुरुष दूसरों के दोष ठीक २ देखता हैं, वैसी ही, निपुराता से यदि कोई ग्रपने दोष देखे, तो बंध उसका संसार से मोक्ष क्यों न होगा ?॥ २५॥

श्रात्मा को न जानने बाला मुक्त नहीं होता, तो भी वह नाना प्रकार की सिद्धियां चाहता है श्रीर द्रव्य, मन्त्र, क्रिया, काल श्रादि युक्तियों द्वारा, है मुनीश्वर! वह उनको पाता है ॥२६॥ श्रात्मज्ञानी का यह विषय नहीं है। श्रात्मज्ञानी केवल श्रात्मा ही को देखा करता है, वह श्रात्मा से श्रात्मा ही में तृप्त रहता है, इसलिये श्रविद्या के (श्रविद्या रूप सिद्धियों के) पीछे नहीं लगता ॥२७॥ जो कोई जगत् के भाव वाले हैं, उनको श्रविद्यावान जान। जिन्होंने श्रविद्या का त्याग किया है, वे उनमें किस प्रकार फँस सकते हैं ॥ २६ ॥ द्रव्य, यन्त्र, क्रिया, काल श्रादि युक्तियां श्रेष्ठ प्रकार की सिद्धियाँ देने वाली हैं, परन्तु परम श्रात्म पद प्राप्त करने के लिये इनका कुछ भी उपयोग नहीं है ॥ २६ ॥ सब इच्छाश्रों का उठाना बन्द होने पर हो श्रात्म लाभ का उदय होता है, ऐसा कहते हैं; फिर जिसका

चित्त ही नहीं है, ऐसा पुरुष सिद्धियों की इच्छा किस प्रकार कर सकता है ? ॥ ३० ॥ इति तृतीय ग्रध्याय ॥

पश्चात् निदाघ ऋषि ने भगवान् ऋभु से कहा 'मुभ से जीवन्मुक्ति के लक्ष्मण् किह्ये।' 'ग्रच्छा' कह कर वह बोले —

सात भूमिकाग्रों में ग्रन्त को चार भूमिका वाले जीव-न्मुक्त होते हैं। शुभेच्छा प्रथमा भूमिका है, विचारणा दितीया, तनुमानसी तृतीया, सत्वापत्ति चतुर्था, ग्रसंसक्ति पांचवीं, पदार्थ भावना छठी ग्रौर तुरीयगा सातवीं भूमिका है। सब भूमिका प्रगावात्मक ग्रथीत् ग्रकार, उकार, मकार ग्रौर ग्रर्थमात्रात्मक होती हैं। स्थूल, सूक्ष्म, कारण और साक्षी इनके भेद से स्रकार म्रादि मात्राएँ चार प्रकार की होती हैं। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति भौर तुरीया उनकी भ्रवस्थाएँ है। म्रकार के स्थूल भ्रंश में जाग्रत ग्रवस्था वाला विश्व है, सूक्ष्म ग्रंश में जाग्रत तेजस् है, कारगा अंश में जाग्रत प्राज्ञ ग्रौर साक्षी ग्रंश में जाग्रततुरीय है। उकार स्थूल ग्रंश में स्वप्नावस्था वाला विश्व है, सूक्ष्म ग्रंश में स्वप्न तेजस है, कारण में स्वप्न प्राज्ञ और साक्षी ऋंग में स्वप्त तुरीय है । मकार स्थूल ग्रंश में सुषुप्ति ग्रवस्था वाला विश्व है, सूक्ष्म ग्रंश में सुषुप्त तेजस कारएा में सुषुप्त प्राज्ञ ग्रीर साक्षी ग्रंश में सुषुप्त तुरीय है। ग्रर्धमात्र स्थूल ग्रंश में तुरीय ग्रवस्था वाला विश्व है, सूक्ष्म ग्रंश में तुरीय तेजस कारण में तुरीय प्राज्ञ श्रौर साक्षी श्रंश में तुरीय तुरीय है। श्रकार की तुरीयांशरूप प्रथम तीन भूमिकाएं है, उकार तुरीयांशरूप चतुर्थं भूमिका है, सकार तुरीयांशरूप पांचवीं भूमिका है, श्रधं-मात्र तुरीयांशरूप छटी श्रौर उससे परे सातवीं श्रवस्था है। प्रथम तीन भूमिकाशों में विहार करने वाला मुमुक्षु है, चतुर्थ भूमिका में प्राप्त होने पर वह ब्रह्मविद् (ब्रह्मज्ञानी) हो जाता है पांचवीं भूमिका में वह ब्रह्मविद्द (श्रेष्ठ ब्रह्मज्ञानी) होता है, छटी भूमिका को प्राप्त ब्रह्मविद्दरीयान (श्रेष्ठतर ब्रह्मज्ञानी) हो जाता है श्रीर सातवीं भूमिका में व्रह्मविद्दरिष्ठ (श्रेष्ठतम ब्रह्मज्ञानी) हो जाता है श्रीर सातवीं भूमिका में व्रह्मविद्दरिष्ठ (श्रेष्ठतम ब्रह्मज्ञानी) हो जाता है। यहां पर ये क्लोक (जिनका केवल श्रर्थ नीचे दिया जाता है) प्रमाणभूत हैं।

प्रथम ज्ञानभूमि गुभेच्छा कही जाती है, दितीय विचारणा श्रीर तृतीय तनुमानसी है ॥१॥ सत्त्वापित चतुर्थ भूमि श्रीर श्रसंसक्ति पांचवीं ग्रवस्था है; पदार्थभावना छठी तथा तुर्यगा को सातवीं भूमिका कहते हैं ॥२॥ मैं कैसा मुढ बना रहा हूँ, मुभे चाहिये कि शास्र श्रीर सज्जनों की सहायता से मैं श्रपना निरीक्षण यानी परीक्षा वा सुधार करूं? इस प्रकार वैराग्य पूर्वक इच्छा उत्पन्न हो तो उसको विद्वान् शुभेच्छा कहते हैं ॥३॥ शास्त्र के देखने से श्रीर सज्जनों की संगति से वैराग्य श्रीर श्रम्यास के साथ जो प्रबृत्ति होती है, उसको विचारणा कहते हैं ॥४॥ श्रीभक्षा श्रीर विचारणा की भूमिका में इन्द्रियों के

विषय में राग रहता है। वह जब क्षीण होजाता है, तब उस को तनुमानसी कहते हैं ॥४॥ तीनों भूमिकाग्रों के ग्रम्यास से चित्त में विषयों के लिये वैराग्य उत्पन्न हो जाने से शुद्ध सत्त्व गुण में स्थिति होजाय उसको सत्वपत्ति कहते हैं ॥६॥ चारों भूमिकाग्रों के ग्रम्यास से जब विषयों का संसर्ग छूट जाता है, तब शुद्ध सत्वगुण के उत्कर्ष रूप उस ग्रवस्था को ग्रसंसक्ति कहते हैं ॥७॥ पांच भूमिकाग्रों के ग्रम्यास से ग्रपने ग्रात्मा ही में हमेशा रममाण रहने से बाह्य ग्रीर ग्रांतर पदार्थों का ग्रभाव हो जाने से ॥=॥ जब ग्रधिक काल तक दूसरे की प्रेरणा होने ही से पदार्थों का बोध हो, तब उसको पदार्थभावनी नामक छटी ग्रवस्था कहते हैं ॥६॥ छः भूमिकाग्रों का चिरकाल तक ग्रम्यास करने से जब भेदमात्र का लय हो कर केवल ग्रात्मा ही में स्थिति हो जाय, उसको तुर्यगा ग्रवस्था कहते हैं ॥१०॥

शुभेच्छादि तीन ग्रवस्था भेद ग्रौर ग्रभेद दोनों भावों से युक्त होती हैं। इन ग्रवस्थाग्रों में जाग्रत ग्रवस्था में जगत् जैसा है, वैसा ही दीखता है।।११।। ठीक २ तुरीय भूमि को प्राप्त होने पर ग्रद्धैत भाव स्थिर होकर द्वैत भाव क्षीए। हो जाता है, तब जगत् को ज्ञानी स्वप्न के समान देखते हैं।।१२।। छिन्न भिन्न हुम्रा शरत्काल के बादल का टुकड़ा जैसे लय को प्राप्त होता है (ग्रौर ग्राकाश ही रह जाता है), वैसे ही ग्रव-

शिष्ट सत्ता ही तेरा स्वरूप है, हे निदाघ, उसी को तू दढ़ कर ।।१३।। सुषुप्ति पद नामक पांचवीं भूमि को प्राप्त हो कर उसके चित्त के समस्त विशेष भाव शान्त होकर वह केवल ग्रद्ध त श्रवस्था में टिकता है।।१४॥ वह बहिर्वृत्तिवाला होते हुए भी हमेशा अन्तर्माख रहता है, इसी लिये जैसे थका हुआ पुरूष निद्रालु होता है, वैसा वह दीखता है।।१४॥ वासना रहित हो कर इस भूमिका का ठीक २ श्रम्यास करने से क्रम से गाढ सुषुप्रि नामक पुरातन सातवीं श्रवस्था प्राप्त होती है ॥१६॥ जिस ग्रवस्था में न सद्रूप है, न ग्रसद्रूप है, न ग्रहंकार है ग्रीर अहंकार नहीं हो, ऐसा भी नहीं है, वह क्षीएा मन वाला केवल श्रद्धैत भाव में श्रत्यन्त निर्भयता से रहता है ॥१७॥ जैसे श्राकाश में खाली घड़ा रखा हो, वैसे वह बाहर से श्रौर भीतर से शून्य होता हैं। ( ग्रथवा ) जैसे समुद्र में भरा हुआ घड़ा हो , वैसे वह बाहर श्रीर भीतर परिपूर्ण होता है ॥१८॥ तू न विषयों के भाव से युक्त हो, न भोक्ता के भाव से युक्त हो; सब भावों को छोड़ कर जो कुछ शेष रहे, उसीमें तन्मय हो जा ।।१६॥ द्रष्टा, दर्शन ग्रीर हश्य इनकों वासना के सहित त्याग कर दर्शन के पहिले जो प्रकाशता है, ऐसे केवल ग्रात्मा को भज ॥२०॥

श्राकाश जैसे विद्यमान होते हुए लीन ही होता है यानी प्रतीत नहीं होता, वैसे ही जिस को व्यवहार करते हुए भी यह जगत लय को प्राप्त हुग्रा है, वह जीवन्मुक्त कहा जाता है ॥२१॥

सुख में वा दुःख में जिसके मन की कला न उदय होती है, न अस्त होती है, इस प्रकार, जैसा हो उसी में जो समान रहता है, उसको जीवन्मुक्त कहते हैं ।।२२।। जो सोते हुए भी जागता है ग्रौर जिसको जाग्रत भी नहीं कह सकते, जिसको वासना रहित बोध हुम्रा है, उसको जीवन्मुक्त कहते हैं ॥२३॥ प्रसंगानुरूप राग, द्वेष, भय ग्रादि करते हुए भी जो ग्रांतर में श्राकाश के समान निर्लेप रहता है, उसको जीवन्मुक्त कहते हैं ॥ २४ !। जिसको कर्तृत्व का श्रिभमान नहीं है श्रीर जिसकी बुद्धि कर्म करने में लेपायमान नहीं होती, वह कार्य करे श्रथवा न करे, उसको जीवन्मुक्त कहते हैं ॥ २५ ॥ जिससे लोग उद्देग को प्राप्त नहीं होते, न वह लोगों से उद्देग को प्राप्त होता है; जो हर्ष, श्रामर्श ( श्रसहिष्णुता ) श्रीर भय से मुक्त हैं; उसको जीवन्मुक्त कहते हैं ॥ २६ ॥ जो सब विषयों में व्यवहार करता हुआ भी प्रसन्न रहता है; जैसे उदार पुरूष पर उपकार में प्रसन्न रहता है, उसको जीवनमुक्त कहते हैं ॥ २७ ॥ हे मुने, जो चित्त में रही हुई सब कामनाग्रों का नाश कर मुभ सर्वात्मक में ही संतुष्ट रहता है, उसको जीव-न्मुक्त कहते हैं ॥ २८॥ जहाँ कोई दृश्य पदार्थ नहीं है, ऐसे परम पावन चिन्मात्र पद में जो प्रशान्त चित्त से विश्राम करता है, उसको जीवन्मुक्त कहते हैं॥ २६॥ यह जगत तथा 'ऐसा मैं हूँ 'इस प्रकार का मिथ्या दृश्यज्ञान जिसके चित्त में उदित नहीं होता, उस को जीवनमुक्त कहते

हैं ॥ ३० ॥ स्थिर, व्यापक, पूर्ण स्रौर निर्विषय ऐसे सद्रूप ब्रह्म में स्राचार्य स्रौर शास्त्र प्रदिष्ट मार्ग से त्वरित प्रवेश करके उसमें स्थिर हो जा ॥ ३१ ॥ गुरु शिव है, वेद शिव है, शिव ही देव ग्रीर प्रभु है। मैं शिव हूँ ग्रीर यह सब शिव हैं; शिव से श्रतिरिक्त श्रौर कुछ भी नहीं है ॥ ३२ ॥ धीर ब्राह्मण उसीको जानकर तन्मय बुद्धि कर रखे; बहुत शास्त्रों का ग्रध्ययन न करे. क्योंकि ग्रधिक ग्रध्ययन करना वाणी को वृथा ही कष्ट देना है।। ३३।। शुक मुक्त हुए हैं श्रीर वामदेव मुक्त हए हैं; इन दोनों को छोड़ कर श्रीर कोई मुक्त नहीं हुआ। (इसलिये) जो शुक के मार्ग से चलते हैं, वे इसी लोक में मुक्त हो जाते है ॥ ३४॥ जो लोक नित्य वामवेद के अनुसार चलते हैं वे बार बार जन्म मरएा भोगते हुए योग सांख्य श्रीर सात्विक कर्मी द्वारा इस लोक में क्रम मुक्ति का लाभ करते हैं ॥ ३५ ॥ ईश्वर ने दो मार्ग उत्पन्न किये हैं; शूकमार्ग श्रीर वामदेव मार्ग। शूकमार्ग विहंग मार्ग है श्रीर वामदेवमार्ग पिपीलिका मार्ग है ॥ ३६ ॥ ग्रतत्व की निवृत्ति द्वारा श्रथवा तत्व के श्रभ्यास से. महावाक्य का विचार करके सांख्य योग की समाधि द्वारा ॥ ३७ ॥ ग्रपने ग्रात्मा का रूप जान कर संप्रज्ञात समाधि से शुद्ध बुद्धि वाले शुक मार्ग से परम पद को प्राप्त करते हैं।। ३८।। यमादि तथा आसनों से जनित कष्ट से युक्त बार बार हठयोग का ग्रम्यास करने वाला अनेक विघ्नों से प्राप्त अशिमादि सिद्धियों के काररा।। ३६॥

मोक्ष रूप फल को प्राप्त न करके फिर श्रेष्ठ कुल में उत्पन्न होता है श्रीर पूर्व वासना के कारण वह फिर योगाम्यास करता है ॥ ४० ॥ इस प्रकार श्रनेक अनेक जन्मों के अम्यास से वामदेव मार्ग से वह भी मोक्ष प्राप्त करता है; जो स्वयं विष्णु का परम पद हैं ॥ ४१ ॥ ये दोनों मार्ग अच्छे हैं श्रीर दोनों मोक्ष देने वाले हैं । एक सद्योमुक्ति को देने वाला श्रीर दूसरा कम मुक्ति को देने वाला है ॥ ४२ ॥ जिसकी बुद्धि तत्व में अनुभव होने तक पहुँच रखती है, उसके दर्शन से सब मनुष्य सब पापों से रहित हो जाते हैं ॥ ४३ ॥ देवता हो या मनुष्य सब ब्रह्मज्ञानी के दर्शन हो से कोटि जन्मों में किये हुए पापों से विमुक्त हो जाते हैं ॥ ४४ ॥ ॥ इति चतुर्थ श्रष्ट्याय ॥

पश्चात् निदाघ ऋषि ने भगवान् ऋभु से कहा 'मुफे योगाम्यास की विधि कहिये '। 'ग्रच्छा' कह कर बोले—

इस पंच भूतात्मक देह में पांच मंडल हैं। जितनी कठिनता है, पृथ्वी है, जितना द्रवरूप है जल है, 11 १ 11 जितनी उष्णता है, तेज है, जितना चलन है, वह वायु से है और सबका ग्राधार ग्राकाश हैं, ऐसा योग की इच्छा करने वाला जाने 11 २ 11 बायु मंडल के ग्राघात से एक रात्रि ग्रीर दिन में इक्कीस हजार ग्रीर छः सौ बार श्वास बहते हैं 11 ३ 11 पृथ्वी मंडल का क्षय होने पर शरीर में भूरियां पड़ती हैं। वैसे ही जल तत्व का क्षय हो जाने पर कम से बाल सफेंद्र हो जाते हैं 11 ४ 11 तेज का क्षय हो

जाने से भूख ग्रौर शरीर की कान्ति नष्ट हो जाती है। वायु के क्षय से शरीर हमेशा कांपता रहता है ग्रीर केवल ग्राकाश से (क्योंकि इस तत्त्व का क्षय नहीं होता) कोई जीता नहीं रहता ॥ ४ ॥ इस प्रकार भूतों के नित्य क्षय होने से (मृत्यु होता है, और ) भूतों को धारण करना ही जीवन है। क्योंकि महाखग रूप प्राणा संतत ऊपर उड़ता है।। ६॥ इस लिये (जहां प्राग् ऊपर उड़ता है) वहीं पर जो बन्घ लगाते हैं, उस को उड्डियागा बन्ध कहते हैं। यह उड्डियागा बन्ध मृत्युरूप हाथी के लिये सिंह के समान है।। ७।। इस बन्ध को करने वाले का मोच हो जाता है। जिसका शरीर कुश हो, उसके लिये यह बन्ध द्रष्कर है । श्रग्नि का चालन होने से कोखमें बहुत वेदना होती है।। ८।। ग्रतः जो भूखा हो ग्रथवा जिसको मलमूत्र का वेग प्राप्त हो ऐसा मनुष्य इसको न करे। वह नियमित और हितकर म्राहार, थोड़ा थोड़ा परन्तु म्रनेक बार किया करे ॥ ६॥ मृदू, मध्यम ग्रौर तीव ग्रधिकारियों के लिये क्रमशः मंत्र, लय और हठ योग हैं। लय, मंत्र ग्रीर हठ तीन योग के प्रकार है। योग के ग्राठ ग्रंग होते हैं।। १०।। यम, नियम, ग्रासन, प्रशायाम, प्रत्याहार ॥ ११ ॥ धारशा, ध्यान ग्रीर ग्राठवीं समाधि । अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, दया, ग्रार्जव (सीधापन), ॥ १२ ॥ क्षमा, घैर्य, मिताहार ग्रौर शौच ये दस यम हैं। हे महामुने, तप, संतोष, ग्रास्तिकता, दान, ईश्वर-पूजन ॥ १३ ॥ सिद्धांत श्रवरा , लज्जा , मति ( निष्ठा ), जप

ग्रौर ब्रत, ये दस प्रकार के नियम कहे जाते हैं ॥ १४ ॥ हे मुनिश्रेष्ठ, चक्र ग्रादि ग्यारह ग्रासन हैं। चक्र, पद्म, कूर्म, मयूर, कुक्बुट ॥ १४ ॥ वीर, स्वास्तिक, भद्र, सिंह, मुक्त ग्रौर गोमुख, श्रेष्ठ योगियों से प्रशंसित ऐसे ये ग्यारह ग्रासन हैं ॥ १६ ॥ वाई जांघ दाहिने गुल्फ (टक्ना) के ऊपर ग्रौर दाहिनी जांघ बाए गुल्फ के ऊपर रख कर शरीर को सीधा रख कर बैठने को चक्रासन कहते हैं ॥ १७ ॥ ग्रुपनी नाड़ियों से रेचक ग्रौर पूरक करके फिर पूरक ग्रौर रेचक करना इसको प्राग्गायाम कहते हैं ॥ इसिलये यहां पर नाड़ियों का वर्णान करते हैं ॥ १८ ॥

सब प्राणियों का शरीर छियानवे अंगुल लम्बा होता है। उसमें पायु (गुदा) के ऊपर दो अंगुल ॥ १६॥ तथा मेढ़ (लिंग) के नीचे दो अंगुल शरीर का मध्य होता है मेढ़ से नौ अंगुल ऊपर नाढियों का कन्द होता है, ऐसा कहते हैं॥ २०॥ वह चार अंगुल ऊंचा और चार अंगुल चौड़ा, अन्डाकार और मेद मज़ा और शोिरात से वेष्टित होता है ॥ २१॥ वहां द्वादश दलवाला नाड़ी चक्र प्रतिष्ठित है। इसीसे शरीर का धाररण होता है। यहां पर कुण्डली (शक्ति) होती ॥ २२॥ वह सुपुरणा के प्रवेशद्वार रूप ब्रह्मरन्ध्र को अपने मुख से ढांप कर रहती है। सुपुरणा के पास अलम्बुसा और कुहू ये नाडियां होती हैं॥ २३॥ अन्तर के दो दलों में वारुणी

भौर यशस्विनी होती है। सुषुम्गा के दाहिने भ्रारे के दक्षिण दल में क्रम से पिंगला रहती हैं ॥२४॥ उसके भीतर के दो दलों में पूषा और पयस्विनी होती है। सुषुम्गा के पश्चिम की भ्रोर के दल में सरस्वित नाड़ी स्थित है।। २४॥ उसके पश्चात् शंखिनी ग्रौर गांधारी होती है। शुषुम्गा के उत्तर के दल में इडा नामक नाड़ी होती है ॥२६॥ इसके पश्चात् हस्तिजिह्वा भौर विश्वोदरी ये नाड़ियाँ होती हैं। ये नाड़ियाँ चक्र के दलों में प्रदक्षिए। के क्रम ही से कही गई हैं।। २०।। ये बारह नाड़ियां बारह प्रकार के वायु को वहन करती है। ये नाड़ियां नाना वर्ण वाली भ्रौर एक कपड़े के समान ( यानी एक सतह में गुथी हुई सी । होती हैं ॥ १८॥ इस नाड़ी जाल के मध्य में जो स्थान है, उसको नाभिचक कहते हैं। नाद के ग्राधार रूप तथा नाद स्वरूप, तेजोमय भ्रौर सूक्ष्म रंघ्र वाली (सुषुम्एाा) इन चार रूपों से कथित है। ये चार रत्नों से युक्त हैं (रत्न से यहां म्रभिप्राय विशेष गुरा से है )। कुण्डली से ब्रह्मरंघ्र का मध्य सदा भ्राच्छादित रहता है।। २६—३०।। इन दस नाड़ियों में दस वायु चलते हैं। इस प्रकार नाड़ियों की गति जानकर बुद्धिमान पुरुष ।। ३१ ।। सिर, गर्दन भ्रौर शरीर समान भ्रौर मुख बंद रखते हुए ग्रत्यन्त निश्चल होकर बैठ जाय। नासाग्र में, हृदय के मध्य बिन्दु मध्य में ब्रह्म का, ॥ ३२॥ इस प्रकार भली प्रकार सामहित होकर ध्यान करे, उससे ग्रमृत स्नाव होता है । ग्रपान का संकोचन

करके वायु को ऊपर की ग्रोर खींचे ॥ ३३ ॥ फिर उसको प्रगाव के साथ उठाकर श्रीबीज से उसको निवृत्त करे। श्रात्मा का ही यहां पर श्री रूप से ध्यान करे। इस से अमृत भरने लगता है।।३४।। सब से मुख्य कालवंचन यही है। इससे मन में चिन्तन किया हुग्रा कार्य मन ही से ( मन की सामर्थ्य से ) सिद्ध होता है ।।३४।। जल में ग्रग्नि का ज्वलन होने से शाखा और पछव उत्पन्न होते हैं। यह जगत् (के व्यवहार) के विरुद्ध कथन नहीं है, यहाँ पर क्रिया ही विपरीत होती है। ।।३६।। मार्ग में विंदु को ठीक २ बांधकर जल में ग्रग्नि प्रज्वलित करते हुए उस से जल का शोषएा करे। इस से शरीर दृढ़ होता है।।३७।। ध्यान पूर्वक गुदा ग्रौर योनि (गुदा ग्रौर लिंग के बीच का भाग) दोनों का एक ही समय ग्राकुंचन कर के भ्रपान को ऊपर चढ़ावे ग्रौर समान रखते हुए उसको नाभि चक में नियोजित करे ।।३८।। फिर ग्रात्मा का श्रीरूप से घ्यान करे, इससे अमृत स्नाव होता है। मध्यम द्वार (ब्रह्मरंख्न) में इस योग का वलपूर्वक अभ्यास करे ।। ३६॥ प्राशा और श्रपान को हढ़तापूर्वक एकता करके दोनों के ऊपर चढ़ने की भावना करे। यह श्रेष्ठ देह में सभी सिद्धियों को प्रकाश करने वाला है।।४०।। जैसे नीचे की स्रोर लगा हुस्रा बंध प्रवाह को रोकने वाला होता है, शरीर में रहनेवाली छाया (सुषुप्ना) का योगी वैसा हो हाल जाने ( ग्रर्थात् मूलबंध लगाने से. इसका प्रवाह भी नीचे की ब्रोर बहना बन्द होता है )।। ४१॥ सभी TE THE SHOPE OF THE SHOPE BE USE

नाड़ियों को रोकने वाला यह एक ही बन्ध है ऐसा कहते हैं। इसलिये, इस बन्ध के सामने से देवता यानी शक्ति जागृत होती है।।४२।। इस प्रकार का यह चतुष्पथ (चार मार्ग वाला) बन्ध तीन मार्गों को रोकने वाला ग्रौर उस एक मार्ग का विकास करने वाला है, जिस मार्ग से सिद्ध पुरुष सुलभता पूर्वक ( ग्रपने स्वरूप को) प्राप्त होते हैं॥४३॥ प्राग्ण के सहित उदान को वेग पूर्वक ऊपर चलाने से यह वन्ध होता है। यह सब नाड़ियों का निरोध करते हुए ऊपर चलता है ॥४४॥ इसी को संपुट योग कहते हैं, यही मूलबंध है और ग्रम्यास करते करते तीनों बन्ध इसी से सिद्ध हो जाते हैं।।४५।। दिन रात प्रत्येक पहर में ग्रवि-च्छिन्न रूप से नित्य ग्रम्यास करने से वायु वश में हो जाता है ॥४६॥ वायु वश में होजाने से शरीर में दिन दिन भ्रग्नि बढ़ता रहता है। ग्रग्नि के बढ़ने से ग्रन्नादिका सुख पूर्वक पाचन होता है।।४७॥ ग्रन्न का ठीक पाचन होने से रस वृद्धि होती है भ्रौर नित्य रसवृद्धि से धातु वृद्धि को प्राप्त होते हैं।। ४८॥ शरीर में धातुओं की वृद्धि होने से ( अन्तः करण शुद्ध होने से ) बोध की वृद्धि होती है ग्रौर सैकड़ों कोटि जन्मों में किये हुए पाप भस्म होजाते हैं ॥ ४६ ॥

गुदा ग्रौर लिंग के बीच में त्रिकोगाकित मूलाघार चक है। उस स्थान में बिंदु रूप शिव प्रकाशते हैं ॥४६॥ यहाँ पर कुण्डलिनी नामक परा शक्ति प्रतिष्ठित है, जिससे प्राण् उत्पन्न हाता है ग्रीर ग्राग्न बढ़ता है ॥५१॥ जिससे बिन्दु उत्पन्न होता है ग्रीर नाद वृद्धि को प्राप्त होता है, जिससे हंस उत्पन्न होता ग्रीर जिससे मन उत्पन्न होता है ॥५२॥ मूलाधारादि छः चक्र शक्ति का स्थान कहे जाते हैं ग्रीर कंठ के ऊपर सिर के ग्रन्त तक शिव का स्थान कहा जाता है ॥५३॥ नाड़ियों का ग्राश्रय शरीर है, प्राणों का ग्राश्रय नाड़ियां हैं, जीव का ग्राश्रय प्राण् है ग्रीर हंस का निवास स्थान जीव है ॥५४॥ शक्ति का ग्राध्रय प्रान हंस है। इस प्रकार यह चराचर (ग्रपेक्षा से जड़ ग्रीर चेतन प्रतीत होने वाला) जगत् है। पुरुष विकल्प से रिहत ग्रीर प्रसन्न होकर प्राणायाम का ग्रम्यास करे ॥५४॥ बन्ध त्रय से युक्त होकर लक्ष्य का साक्षात्कार करने में हेतु भूत जानने योग्य पदार्थ (ब्रह्म) का, सत्य की खोज में लगे रहने वाले मन से,

लक्ष्य रूप परब्रह्म में ध्यान रखकर स्वयं उसी में टिकते हुए रेचक और पूरक दोनों का कुम्भक में निरोध करे ॥४७॥ वाह्य रहने वाले विषयों को रेचक कहा गया है, शास्त्र द्वारा किये हुए तत्त्व निश्चय को पूरक और उसी को अपने में हढ़ करना इस को कुम्भक कहा है ॥४८॥ इस प्रकार जिसके चित्त को अम्यास हुआ है वह मुक्त ही है, इसमें संदेह नहीं। कुम्भक का (जिस के स्वरूप को पहले कह चुके हैं) आरोप करके उसको कुम्भक ही से पूरित करे ।।५६।। कुम्भक से कुम्भक का कुम्भक करे, तब वहीं अन्तस्थ परम शिव है ।

अब ताडन करना चाहिये, भली प्रकार स्थित हो कर कंठ मुद्रा के साथ ॥६०॥ प्राणोंकी गति को रोक कर पूरक कुम्भक को धारए। करके दोनों हाथ तथा दोनों पैर भूमि में समान रूप से जमा कर।।६१॥ वेध के क्रम से वायु से जिसमें चार पीठ या चक होते हैं ऐसे मेरुदण्ड का वायु द्वार के स्थान में बार वार ताडन करे ॥६२॥ दोनों पुटों का (शरीर का ऊपर का ग्रीर नीचे का भाग ) श्राकर्षण होने से वायु का त्वरित स्फुरण होता है। इससे पूर्य, चन्द्र और अग्नि का सम्बन्ध होने से यह अमृत को प्राप्त कराने वाला है, ऐसा जानना चाहिये ॥६३॥ मेरु दण्ड के चालन से मेरु दण्ड में रहे हुए देवता जागृत होते हैं। इस का वेध प्रथम ब्रह्म ग्रन्थि से शीघ्र होता है ॥६४॥ ब्रह्म ग्रन्थि का भेद करके बाद वह विश्राु ग्रन्थि का भेद करता है ग्रौर विष्णु ग्रन्थि के भेद के पश्चात रुद्र ग्रन्थि का वह भेद करता है।।६४।। रुद्र ग्रन्थि का भेद करके ग्रनेक जन्मों में उपाजित शूभ संस्कारों से तथा गुरुदेव के कृपाप्रसाद से समस्त अज्ञान रूपी मल का नाश करता है।। ६६ ॥ इडा श्रौर पिंगला के बीच में रहे हुए सूष्मना नाडी के मण्डल में योग का अम्यास करने से योगी को यह वेध उत्पन्न होता है ॥६७॥ विशिष्ट प्रकार की मुद्रा श्रीर बन्ध द्वारा वाय को ऊर्ध्व चलाना चाहिये।

प्रसावोच्चार यदि हस्व हो तो वह पापों का नाश करता है, दीर्घ मोक्षदायक होता है ॥६८॥ श्रीर प्लूत से पूर्णता प्राप्त होती है। तीनों प्रकार के प्रगाव का तेल की धारा के समान ऋखंड और घटा के दीर्घ नाद के समान उच्चारए। करने से (वाय ऊर्घ्व चलता है ) ॥६६॥ प्रगाव का ग्रग्न ग्रवाच्य ( ब्रह्म स्वरूप ), है, उसको जो जानता है, वह वेद को जानता है । बिंदू तक प्रगाव उचारण से प्रागा चढ जाय तो वह हस्व है, ब्रह्मरन्ध्र तक दीर्घ और द्वादशान्त तक चढ़े तो वह प्लुत प्रगाव आनन्द ग्रीर मन्त्र सिद्धि को देने वाला है ॥ ७० ॥ यह प्रगाव सर्व विघ्नों को दूर करनेवाला और सब पापों का नाश करने वाला है। ग्रारम्भ घट, परिचय ॥ ७१ ॥ ग्रौर निष्पत्ति ये चार उसकी भूमिकाएं हैं। काया वाचा श्रीर मन से होने वाले बाह्य कर्म का त्याग करके ॥७२॥॥ जब ग्रान्तर कर्म करने लगता है, तव ग्रारम्भ ग्रवस्था कही जाती है। वायु पश्चिम मार्ग से वेध करता हुम्रा भली प्रकार स्थिर ॥७३॥ होकर रहे, उसको बिद्वान घटावस्था कहते हैं। न वह सजीव होता है, न निर्जीव, इस प्रकार शरीर में निश्चल रहता है, जिसमें ग्राकाश में स्थिर रहता है। उसको प्रचय (परिचय ) ग्रवस्था कहते हैं ।। ७४ ।। जिसमें श्रात्मा से सृष्टि ग्रीर लय होते हैं, जो जीवन्मुक्ति ग्रवस्था को प्राप्त हुआ है और जब सहज योग करता है, सो यह निष्पत्ति भूमिका है।। ७४।।

इस उपनिषत् को जो पढ़ता है, सो अग्नि से शुद्ध होता है उसने सुरापान किया हो, तो उस दोष से वह मुक्त होता है, सुवर्ण की चोरी के दोष से मुक्त होता है, वह जीवन्मुक्त हो जाता है। आगे के मंत्र में भी यही बात है—उस विष्णु के परम पद को ज्ञानी लोग जैसे आकाश आँख के आगे बिछा हुआ हो इस प्रकार स्पष्ट देखते हैं। जिनका अज्ञान निवृत्त हुआ है, ऐसे विद्वान् ब्राह्मण उस विष्णु के परमपद की नित्य स्तुति करते हैं।

॥ इति वराहोपनिषत् समाप्त ॥

in the control of the

to the little of the